

T. 2267

சிவமயம்.

திருச்சிற்றம்பலம்.

# சிவநூலன் போதம்

( பழையவேறு )

MADRAS

2

TANJ

STAMP

மெய்கண்டார் யாணி - 729

நடத்தன - புரட்டாசி

1952.

६

சிவமயம்

திருச்சிற்றம்பலம்.

**ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக**

**பரமாசாரிய சுவாமிகள்**

**நிறைபணி விழாமலர்**

**திருவாவடையறை**

**நந்தன — புரட்டாசி — அசுபதி**

**1952.**

**மெய்கண்டசாத்திரம்**

( பதினுட்கு )

உந்தி களிறு வுயர்போதஞ் சித்தியார்

பிந்திருபா வுண்மை பிரகாசம் — வந்தவருட

பண்புலினு போற்றிகோடி பாசமிலா நேஞ்சவிடு

உண்மைநேறி சங்கற்ப முற்று.

திருச்சிற்றம்பலம்.



இருபத்தொராவது குருமஹா சந்திதானம்  
ஸ்ரீ-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக சுவாமிகள்.

४  
கிருச்சிற்றம்பலம்.

# மெய்கண்ட சாத்திரம்

## 3. சிவஞானபோதம்.



ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவநாயகர்

1952.



கிருந்ததேவர்

சனாற்குமா

குத்யங்கா

திருவாவடுதுறை ஆதின வெளி ५४ - 54.

வ  
சிவமயம்.

திருச்சிற்றம்பல்லி

## மெய்கண்டசாரத்திரம்

ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவ நாயனர் அருளிச்செய்த

## சிவஞானபோதம்

மூலமும்

பழையவரையும்.

—

திருக்கயிலாய பரம்பரத் திருவாவடுதுறை யாதீனத்து  
21-வது குருமஹாசந்திரானம்

ஸ்ரீ-ஸ்-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகசுவாமிகள்  
கட்டளையிட்டருளியபடி

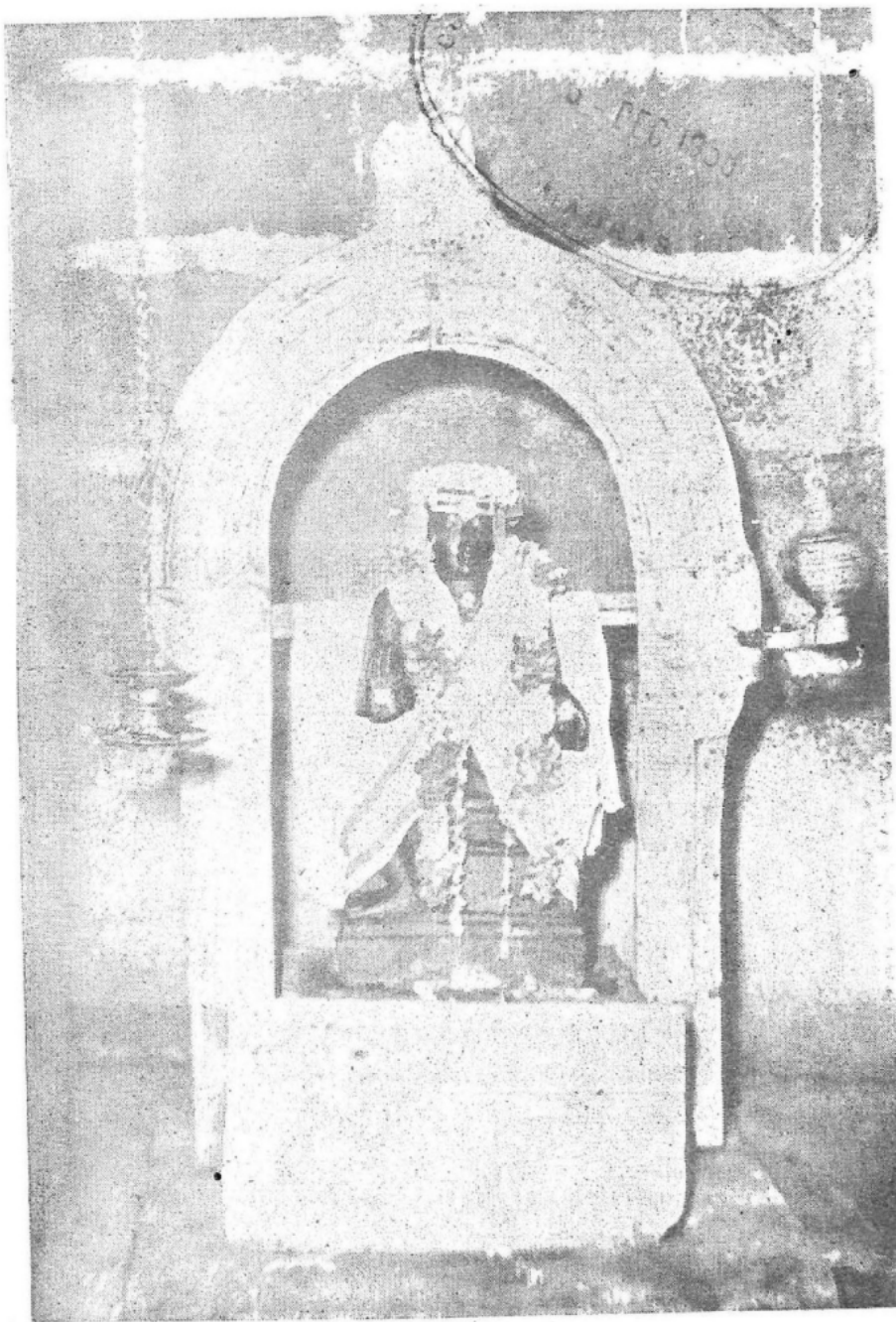
—

அவ்வாதீன வித்துவான்  
த. ச. மீனாட்சிசந்தரம் பிள்ளையால்  
பரிசோதித்துப் பதிப்பிக்கப்பெற்றன.

. (உரிமை பதிவு)

நாட்டன — புரட்டாசி — அசபதி.

1952.



திருவென்னை யநல்லூர் பாளையகல்லூட்டுவர்

சிவமுபம்:

திருச்சிற்றம்பலம்.

## முன்னுரை

---

ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவநாயனுரால் அருளிச் செய்யப்பட்டது இந்தச் சிவஞான போத நால். இது மெய்கண்ட சாத்திரம் பதினைஞ்சுநாள் ஒன்று. மெய்கண்ட சந்தான பரம்பரையில் வந்த ஆசிரியன்மாரெல்லாம் இந்தால் வடமொழி யினின்று தமிழில் மொழிபெயர்க்கப்பட்டதென ஒருமுகமாய் அருளுகின்றார்கள். ஏனையோர் இந்தால் தனித் தமிழினியன்ற தென்பர். உபதேச பரம்பரையின் வந்தோர் கூற்றே ஏனையோர் கூற்றின் வலியுடையதென அப் பரம்பரையிலே வந்த அனைவரும் கொள்ளுதல் தகுதி: அது ஆசிரியராணை கடைப்பிடித்தலும் ஆம். இதற்குப் பல உரைகள் உள். இவ்வுரை பழையவுரை. இதனைச் சம்பிரதாயவுரை எனவும் கூறுவர். இதனைபடுத்துச் சிந்தனையுரை, சிற்றுரை, பேருரைகள் வெளியாம். மிற முகவுரையிற் காண்க.

७  
சிவமபம்.  
திருச்சிற்றம்பலம்.

## முகவுரை.

---

“வேதம் பசுவதன்பால் மேய்யா கமால்வர்  
இதுங் தமிழ்தனி ஞானருணைய் — போதமிகு  
நேய்யி ஞாறுசவையா ஸிள்வேண்ணேய் மேய்கள்டான்  
சேய்ததமிழ் நாலின் ஸ்ரீமம்.”

வேதம் பொது. அது பசுவைப்போன்றது. ஆகமங்கள் சிறப்பு. அவை பசுவினிடத்துப் பால் போன்றன. சிவ பிரானுடைய உண்மைத் தன்மையை நன்கு தெளிவிப்பன. வேதாகமங்கள் முழுமுதற்கடவுளாகிய சிவபிரானுல் அருளிச் செப்பப்பட்டவை. தேவார திருவாசகங்கள் ஆகிய அருட்பாக்கள் சைவ சமயாசாரியர்களாகிய நால்வரால் அருளிச் செப்பப்பட்டவை. அவை பாலினுள்ளுறும் நெப்பை யொத்தன. நெய்யின் உறுசவையைப் பொத்தது ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவ நாயனார் அருளிச் செய்த சிவஞானபோதம். ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவர் சாமுசித்தராப்த் திருவெண்ணேய் நல்லூரிலே திருவுவதாரம் செப்தவர்கள். சித்தாந்த சாதி திரங்களில் தலைசிறந்து விளங்குவது சிவஞானபோதமே ஆம்.

சிவஞானபோதம் என்பது சிவத்தை அறிதற்குக் கருவி யாகவுள்ள சுத்தாத்துவிதசித்தாந்தசைவஞானப்பெருநூல் ஆம். இது, பொது—சிறப்பு என்னும் இரண்டு அதிகாரங்களையும், ‘பிரமாணவியல் இலக்கணவியல் சாதனவியல் பயனியல் என்னும் நான்கு இயல்களையும், பன்னிரண்டு சூத்திரங்களையும், முப்பத்தொன்பது அதிகரணங்களையும்,

எண்பத்தொரு உதாரண வெண்பாக்களையும், மக்கள் வாழ்த்து அவைபடக்கம் ஆகிய இரண்டு செய்யுட்களையும் உடையது.

இச்சிவநூன் போதம் வடமொழிலே இரெளரவு ஆக மத்து, எழுபத்துமூன்றுவது பாசுவிமோசன படலத்துப், பன்னிரண்டாம் அத்தியாபத்துப், பன்னிரண்டு சூத்திரங்களாய் உள்ளது. சித்தாந்த முதனாலாப்ச் சிவாருபவத் துக்கு இலக்கணமாப் உள்ளது. இது மெய்ப்பொருளாகிய சிவம், அம்மெய்ப்பொருளை உள்ளவாறு அறிதற்கு இன்றி யமையாத் துணியாகிய அருள் எனப்படும் நூனம், அவ்வருளினாலே தெளிந்த மெய்ப்பொருளை அதுழுதியில்வைத்து நிச்சயம் செய்தலாகிய போதம் என்னும் மூன்றினையும் தன் நுட்கொண்டதென்பர் பெரியோர்.

இனி, “குருவினாலே செயற்பாலன ஆகிய பரீட்சை களைல்லாம் செய்யப்பட்டுப் பக்குவழுடையராய், சமயம் விசேடம் விருவாணம் என்னும் மூன்று தீட்சைகளையும் பெற்றவரே இந்த ஞான நூலை ஒதுதற்கு அதிகாரிகள் ஆவார். இதனைக் குருமுகமாப் அறிதவின்றித் தமது மதிநுட்பத்தால் ஆராயப்படுகில்லோர் சந்தேக விபரீதமற்ற தெளிந்து கொள்ளார். அதுவன்றியும் பதிவாக்கியங்களிற் குற்றமேற்றித் தாம் எரிவாய் நிரபத்துக்கு ஆளாவார். இதுபற்றியன்றே இவைகளைக் ‘குருவினிடத்தேபெறுக’ எனச் சொலாகமங்கள் விதித்ததுாலும் என்க.”

திருக்கியிலாப பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனத் துக்கல்விக்களஞ்சியமாகிய சரஸ்வதி மஹால் புத்தகசாலையில் உள்ள இப்பழையவுரை இவ்வாதீனத்துப் பெரியோ

ரால் அருளிச்செய்யப்பெற்றது. தெளிவான எளிய நடையின் இயன்றது. பெரிதும் வடமொழி விரவாதது. சூத்திரக் கருத்துக்களை ஆங்காங்கே நன்கு விளக்கிச்செல்லது. இவ் வரைப்பகுதியிலே பழையவுரையாசிரியர் தமது கருத்தைத் தெளிவாக வரைத்துப் பின்பு வேறுரைக்கருத்தையும் எடுத்துக்காட்டி ‘என்பதும் ஓர் உரை’ எனத் தெரித்தருளுகின்றார்கள். இவ்வுரைப் பகுதிகளை நோக்குவார்க்கு அப்பெருமை எத்துக்கீற்று என்பதும் தெளிவாம். சூத்திர மூல பாடங்களும் சில இடங்களில் வேறுபட்டுள். இப்பழைய வரையாகிரியர்கொண்ட பாடமே மூலத்தில் தரப்பட்டுளது. ஏனைய உரைநோக்கி அறிக். இப்பழையவரை அருளிச்செய்யப்பட்டு ஏறக்குறைய 350 ஆண்டுக்கு மேலாகியும் முதன் முறையாக இப்பொழுதுதான் வெளிவருகிறது. இப்பழையவுரையாசிரியர் பெயர் தெளிவாகத் தெரியவில்லை. பின்பு செய்யும் ஆராய்ச்சிபால் தெரியலாம். இவ்வுரையில் ‘சூரணி’ எனக்குறிக்கும் பகுதிகள் அனைத்தும் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானபோகிகள் அருளியுள்ள சிற்றுரை பேருரைகளில் ‘அதிகரணம்’ எனக் குறிக்கப்பட்டுள்ளன.

இதனைப் பரிசோதிப்பதற்கு இவ்வாழீனத்து சரஸ்வதி மஹாவில் உள்ள நான்கு ஏட்டுச் சுவடிகள் பயன்பட்டன. அவற்றுள் ஒன்று மிகப்பழமையானது. அன்றியும், இவ்வாழீனத்துத் தம்பிரான் சுவாமிகள் எழுதிப்படித்த காகிதப் பிரதிகளும் சில விடங்களில் உதவின. எனினும், இவ்வாழீன ஒதுவாழுர்த்திகளுள் ஒருவரும், ஆதீன வித்துவானும், என்னுடைய தமிழாசிரியர்களுள் ஒருவரும், சிதம்பரம் ஸ்ரீ மீனுட்சி தமிழ்க் காலேஜ் பிரின்ஸ்பாலும் அண்ணுமலைப் பல்கலைக்கழகத்துத் தமிழாசிரியர்களுள் சிறந்து விளங்கிய

வர்களும் ஆகிப ஸ்ரீ ச. பொன்னேதுவாலுர்த்திகள் ஏடோன்றே மிகவும் பயனுடையதாயிற்று.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்திதானம் அவர்கள் பெருங்கருணைத் திறத்தால் கர ஆண்டு புரட்டாகித்திங்கள்-விசயதசமிபன்று ஸ்ரீ-மெய்கண்டதேவாயனூர் சங்கிதியில் திருவெண்ணைப் பல்லூரிலே நடைபெற்ற சித்தாந்த சைவ மாநாட்டிலே திருவுந்தியார், திருக்களிற்றுப்படியார் என் நும் இரண்டு சாத்திரங்கள் இவ்வாதீனத்து உரைகளுடன் வெளி வந்தன. இன்று ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் வீற்றிருக்கும் இத் திருவாவடுதுறையிலே சிவஞானபோதும் பழையவரையுடன் வெளிவருவது மிகப் பொருத்தமுடைத் தாம். இது உலகுக்குப் பெரும் பயனுடையதுமாம்.

எம்மனோர் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்திதானம் சுப்பிரமணிய தேசிக சுவாமிகள் அவர்கள் பெருங் கருணையைச் சிந் தித்து வந்தித்து வணக்குவதன்றி என்செப்பவல்லேம்.

அதுபவமுடைய தேசிகர் உணர்த்த உணர்தற்பால தாகிய இந்றூ அறையைபச் சிற்றறிவுடைய பசுவர்க்கத்துட்பட்ட சிறியேன் அக்ஷிடத்தொடங்கிபது அறிவானுன்ற பெரியோர்க்கெல்லாம் ஏ ஏ இவனறிவு இருந்தவாறன்னீ? என்று எள்ளி நகையாட்ட கேதுவாம்.

இதனையடுத்துச் சிவஞானபோதும் சிந்தனையுடைய வெளிவருகிறது. பிற செப்திகள் அம்முகவரையால் தெளி வாம். இதிற் காணப்படும் பிழைகளைப் பெரியோர் பொறுத்தருள வேண்டுகின்றேன்.

திருவாவடுதுறை }  
5—10—52 }

சித்தாந்த சைவமணி—  
த. ச. மீனுட்சிகந்தரம் பிள்ளை,  
ஆதீன வித்துவான்.

## — சிவஞானபோதம்

குத்திரக் கருத்து

முதற்பதி அானே ஐந்து முன்னத்து விதமி ரண்டே  
 இதற்பினே அனுமா னத்தால் என்னிலா உயிர்கள் மூன்றே  
 அதற்பினே அவத்தை நான்கே அகறுமத் திடலே ஐந்தே  
 செகற்பதி பிரித்த வாறே தெரிவித்தல் உயிரை ஏழே.

மறைப்பினை நீக்கி ஞான வாரியை நினைத்தல் எட்டே  
 சிறப்புடை உபாபங் தம்மால் தெளிவித்தல் உயிரை ஒன்பான்  
 அறுத்திடல் மலங்கள் பத்தே அழுந்தலே சிவத்தில் ஒன்றே  
 திறப்பணி கொள்ளி ரண்டே சிவஞான போதஞ்சு சித்தி.

— சான்தேசிகர்; தச்சாரியம்.

அதிகரண வேண்பாத் தோகை

ஐயொருப் தேழேழும் ஆங்கமைந்த நாலாறும்  
 ஜூபொன்ப தோரெட்டோ டாருறும் - துப்யவெட்டோ  
 டெண்பத்து மொன்றானுஞ் சிவஞான போதத்தின்  
 மன்னருளும் வெண்பா வகை.

குரணி - சிவஞானபோதம் இவற்றின் தோகை  
 குத்திரமீ ராறினுக்குச் சூரைனமுப் பாலெனுன்பான்  
 ஏற்றவெண்பாவெண்பா னிரண்டனைத்துஞ்சேர்த்ததோகை.  
 நூற்றுமுப்பான் மூன்றிலவற்றை துண்ணுணர்வி னுப்பந்துணர்ந்  
 வேற்றுருக்கொள் ஓருறுவர் வீடு. [தோர்]

குரணித்தோகை

மூன்றுநான் கேழு மூன்றே முடிந்தபின் இரண்டி ரண்டே  
 மூன்றுநான் மூன்று நன்றுப் முடிந்தபின் இரண்டி ரண்டே  
 ஏன்றநான் கீறு தாமே இவையிரா றிலக்கத் துள்ளே  
 ஏன்றமுப் பாலென் பானை எனக்கரன் இரங்கி ஞனே.

४

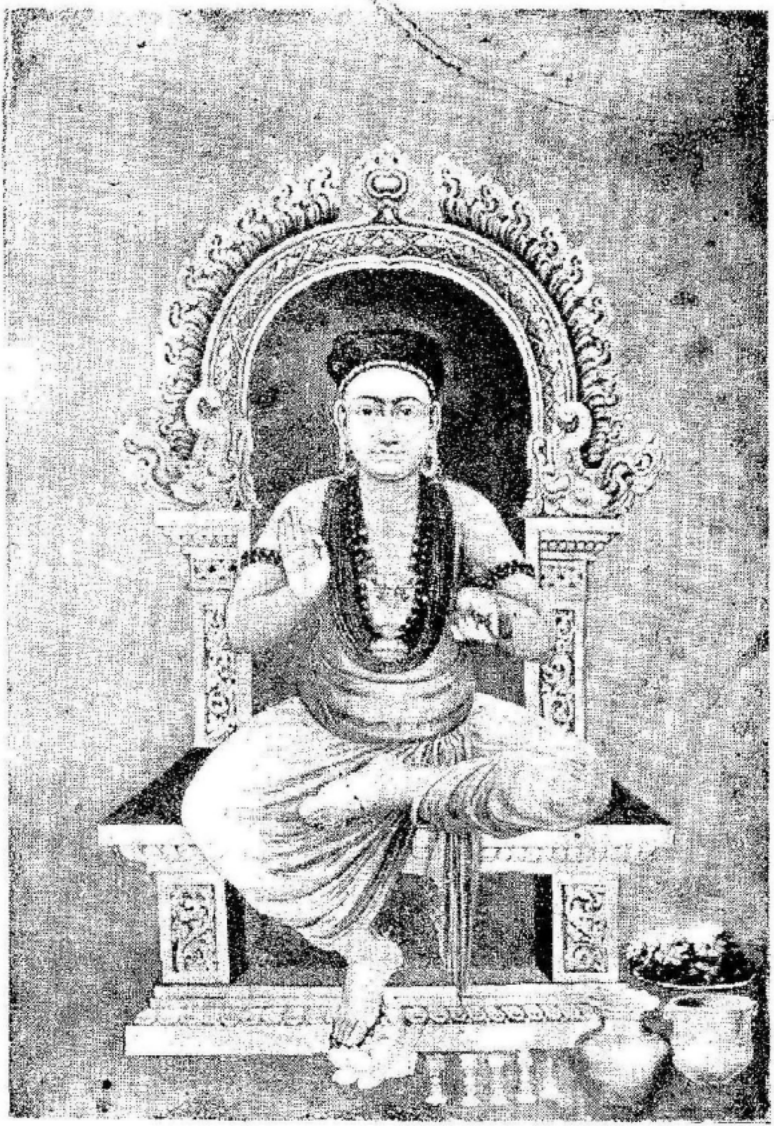
சிவமயம்,

திருச்சிற்றம்பலம்.

மேங்கண்டதேவ நாயனூர் துதி

வண்டைமறை வண்டரற்றப் பசுந்தேன் ஞானம்  
 பரிசுதொழுகச் சிவகந்தம் பரந்து நாறக்  
 கண்டஇரு தயக்மல முகைக ளெல்லாங்  
 கண்திறப்பக் காசினிமீல் வந்தஅருட் கதிரோன்  
 விண்டமலர்ப் பொழில்புடைசூழ் வெண்ணைப் மேவு  
 மெப்கண்ட தேவன்மிகு சைவ நாதன்  
 புண்டரிக மலர்தாழுச் சிரத்தே வாழும்  
 பொற்பாதம் எப்போதும் போற்றல் செப்வாம்.

—சிவஞான சித்தியார்



శ్రీ పంచాంగుర్మైక ప్రయాసార్థ కవాయికలు

சிவமய  
திருச்சிற்றம்பலை

# பொருளடக்கம்

**மலர்தலையுலகின்**

|                           |     |   |
|---------------------------|-----|---|
| பாயிரம்                   | ... | 1 |
| கல்லானிழுன்மலை—காப்பு     | ... | 3 |
| தம்மையுணர்ந்து—அவையடக்கம் | ... | 4 |

## 1. பிரமாணவியல்

|                                         |     |    |
|-----------------------------------------|-----|----|
| <b>1.</b> அவனவளது : முதற்குத்திரம்      | ... | 5  |
| முதற் குரணி :                           | ... | 7  |
| 1. பூதாதியிறு                           | ... | 8  |
| இரண்டாஞ் குரணி :                        | ... | 9  |
| 1. இலயித்ததன்னி                         | ... | 9  |
| 2. வித்துண்டாழுல                        | ... | 11 |
| 3. நோக்காது நோக்கி                      | ... | 12 |
| முன்றாஞ் குரணி :                        | ... | 14 |
| 1. ஒன்றலாவொன்று                         | ... | 15 |
| <b>2.</b> அகவயேதானே : இரண்டாஞ்குத்திரம் | ... | 16 |
| முதற்குரணி :                            | ... | 17 |
| 1. கட்டுமுறுப்புங்                      | ... | 19 |
| 2. ஒன்றென்றதொன்                         | ... | 20 |
| 3. பண்ணையுமோசை                          | ... | 21 |
| 4. அரக்கொடுசேர்த்தி                     | ... | 23 |
| இரண்டாஞ் குரணி :                        | ... | 24 |

|           |                                        |     |    |
|-----------|----------------------------------------|-----|----|
| 1.        | உள்ளதேதோற்ற                            | ... | 25 |
| 2.        | அவ்விளையைச்                            | ... | 26 |
| 3.        | நெல்லிற்குமியு                         | ... | 28 |
|           | <b>முன்றுஞ் சூரணி:</b>                 | ... | 29 |
| 1.        | கண்டநனவைக்                             | ... | 30 |
| 2.        | அரவுதன்ஞேஹுரி                          | ... | 31 |
|           | <b>நாலாஞ் சூரணி:</b>                   | ... | 33 |
| 1.        | எங்குமுள னெந்றளவை                      | ... | 34 |
| <b>3.</b> | <b>உளதிலதென்றவி:</b> முன்றுஞ்சுத்திரம் | ... | 36 |
|           | <b>முதற் சூரணி:</b>                    | ... | 38 |
| 1.        | அன்றன்றென                              | ... | 39 |
|           | <b>இரண்டாஞ் சூரணி:</b>                 | ... | 40 |
| 1.        | எனதென்றமாட்டி                          | ... | 41 |
|           | <b>முன்றுஞ் சூரணி:</b>                 | ..  | 42 |
| 1.        | ஒன்றறிந்ததொன்ற                         | ... | 44 |
|           | <b>நாலாஞ் சூரணி:</b>                   | ... | 45 |
| 1.        | அவ்வடலினின்ற                           | ... | 46 |
|           | <b>ஐந்தாஞ் சூரணி:</b>                  | ... | 48 |
| 1.        | கண்டறியுமிவ்வு                         | ... | .  |
|           | <b>ஆறுஞ் சூரணி:</b>                    | ... | 50 |
| 1.        | அறிந்துமறிவதே                          | ... | 51 |
|           | <b>ஏழாஞ் சூரணி:</b>                    | ... | 52 |
| 1         | கலையாதிமண்                             | ... | 52 |
|           | <b>2. இலக்கணவியல்</b>                  | .   | .  |
| <b>4.</b> | <b>அத்தக்கரண :</b> நாலாஞ்சுத்திரம்:    | ... | 54 |
|           | <b>முதற் சூரணி:</b>                    | ... | 55 |
| 1.        | மனமாதிபா                               | ... | 56 |

|                        |                                          |     |    |
|------------------------|------------------------------------------|-----|----|
| 2.                     | சிந்தித்தாஞ்சித்தஞ்                      | ... | 57 |
| 3.                     | அகாரவுகாரமகங்                            | ... | 59 |
| 4.                     | எண்ணிலவோங்கா                             | ... | 60 |
| <b>இரண்டாஞ் குரணி:</b> |                                          | ... | 61 |
| 1.                     | மாயாதனுவிளக்                             | ... | 62 |
| <b>முன்றாஞ் குரணி:</b> |                                          | ... | 64 |
| 1.                     | ஓன்றினாயாழுலத்                           | ... | 64 |
| 2.                     | இலாடத்தேசாக்கி                           | ... | 66 |
| <b>5.</b>              | <b>விளாம்பியவளத்து:</b> ஐந்தாஞ்குத்திரம் | ... | 69 |
| <b>முதற் குரணி:</b>    |                                          | ... | 70 |
| 1.                     | ஐம்பெரியையாண்ட                           | ... | 71 |
| <b>இரண்டாஞ் குரணி:</b> |                                          | ... | 72 |
| 1.                     | மன்னுசிவன்                               | ... | 73 |
| 2.                     | வெய்யோனேனியி                             | ... | 74 |
| 3.                     | அருளுண்டாமீசற்                           | ... | 76 |
| <b>6.</b>              | <b>உணருகுவசத்தேணி:</b> ஆருஞ்குத்திரம்    | ... | 77 |
| <b>முதற் குரணி:</b>    |                                          | ... | 78 |
| 1.                     | அசத்தறியாப் கேணீ                         | ... | 79 |
| <b>இரண்டாஞ் குரணி:</b> |                                          | ... | 80 |
| 1.                     | எண்ணிய சத்தன் ...                        | ... | 81 |
| 2.                     | உணர்பவசத்தாதல் ...                       | ... | 83 |
| 3.                     | பாவகமேற்றுனசத் ...                       | ... | 84 |
| 4.                     | அறிய விரண்டல்ல                           | ... | 86 |
| 5.                     | அது வென்னுமொன்                           | ... | 88 |
| <b>3. சாதனங்கள்</b>    |                                          | ... | 89 |
| <b>7.</b>              | <b>யாவையுஞ் குணியஞ்:</b> ஏழாஞ்குத்திரம்  | ... | 90 |
| <b>முதற் குரணி:</b>    |                                          | ... | 91 |
| 1.                     | அங்கியமிலாமை                             | ... | 91 |

|                                                |      |      |
|------------------------------------------------|------|------|
| <b>இரண்டாஞ் குரணி :</b>                        | ...  | 92.  |
| 1. பேப்தேர்சிரன்று                             | ...  | 93.  |
| <b>முன்றாஞ் குரணி :</b>                        | ...  | 94.  |
| 1. அருவுகுவந்தானறி                             | ...  | 95.  |
| 2. மயக்கமதுற்று                                | ...  | 97.  |
| 3. மெய்ஞ்ஞானந்தன்னில்                          | ...  | 98.  |
| <b>8. ஜம்புலகோடி : எட்டாஞ்குத்திரம் :</b>      | ...  | 100. |
| <b>முதற்குரணி:</b>                             | ...  | 102. |
| 1. தவங்செய்தாரென்று                            | ...  | 103. |
| 2. பசித்துண்டு யின்னும்                        | ...  | 105. |
| <b>இரண்டாஞ்குரணி :</b>                         | ...  | 107. |
| 1. மெய்ஞ்ஞானந்தானே                             | ...  | 107. |
| 2. அறிவிக்கவன்றி                               | ...  | 109. |
| 3. இல்லாமுலைப்பா                               | ...  | 111. |
| <b>முன்றாஞ்குரணி :</b>                         | ...  | 112. |
| 1. பன்னிறங்காட்டும்                            | ...  | 113. |
| <b>நாலாஞ்குரணி :</b>                           | ...  | 115. |
| 1. சிறை செய்ய                                  | ...  | 115. |
| 2. எவ்வுகுவந்தான்                              | ...  | 117. |
| 3. ஜம்பொறியி                                   | ...  | 120. |
| <b>9. ஹாக்கண் பாச : ஒன்பதாஞ் சூத்திரம்</b> ... | 122. |      |
| <b>முதற்குரணி :</b>                            | ...  | 124. |
| 1. நாடியோவென்போ                                | ...  | 124. |
| 2. காட்டிய கண்ணே                               | ...  | 126. |
| <b>இரண்டாஞ்குரணி :</b>                         | ...  | 127. |
| 1. விரக்குணலும்                                | ...  | 128. |
| 2. சுட்டியணர்வத                                | ...  | 129. |
| 3. கண்டதைபன்றன்                                | ...  | 130. |

**முன்றுஞ்சூணி :**

|    |                 |     |     |
|----|-----------------|-----|-----|
| 1. | அஞ்செழுத்தாலுள் | ... | 133 |
| 2. | இந்துவிற்பாலுவி | ... | 135 |
| 3. | மண்முதனுள்      | ... | 136 |

**4. பயனியல்.**

|     |                                    |     |     |
|-----|------------------------------------|-----|-----|
| 10. | அவனே தானே : பத்தாஞ் சூத்திரம்      | ... | 138 |
|     | முதற் குரணி :                      | ... | 139 |
|     | 1. நானவனென்றை                      | ... | 140 |
|     | இரண்டாஞ் குரணி :                   | ... | 142 |
|     | 1. நாமல்ல விந்திரிய                | ... | 142 |
|     | 2. சார்த்தாரைக்கா                  | ... | 144 |
|     | 3. இங்குளிவாக்                     | ... | 146 |
|     | 4. நண்ணனல் வேவா                    | ... | 147 |
|     | 5. சதசத்தா மெய்                    | ... | 149 |
| 11. | கானுங்கண்ணுக்கு : பதினேராஞ்        | ... | 151 |
|     | முதற் குரணி :                      | ... | 152 |
|     | 1. ஐந்தையுமொக்க                    | ... | 153 |
|     | 2. ஏகமாப் நின்றே                   | ... | 154 |
|     | இரண்டாஞ் குரணி :                   | ... | 156 |
|     | 1. அருக்கவேர்                      | ... | 157 |
|     | 2. மன்னுமிருளை                     | ... | 158 |
|     | 3. நசித்தொன்றி                     | ... | 159 |
|     | 4. பொன்வாண்முன்                    | ... | 161 |
| 12. | செம்மலர் நோன்றுள்: பன்னிரண்டாஞ்... | ... | 163 |
|     | முதற் குரணி :                      | ... | 165 |
|     | 1. புண்ணிய பாவ                     | ... | 166 |

|                                        |         |
|----------------------------------------|---------|
| இயண்டாஞ் சூரணி :                       | ... 167 |
| 1. மறைப்பித்து                         | ... 167 |
| முன்றுஞ் சூரணி :                       | ... 169 |
| 1. தன்னுணர                             | ... 170 |
| 2. கண்டதொரு                            | ... 171 |
| நான்காஞ் சூரணி :                       | ... 173 |
| 1. அதுவிதுவென்ற                        | ... 174 |
| 2. வினைபாலசத்து                        | ... 175 |
| 3. தன்னையறிவித்து                      | ... 176 |
| 4. சிவமென்னுமங்ததர                     | ... 178 |
| <b>ஆக குத்திரம் 12-க்குச் சூரணி 39</b> |         |
| <b>திருவெண்பா - 81</b>                 |         |
| <hr/>                                  |         |
| எந்தை சண்முகமர                         | ... 180 |



கிவும்  
திருச்சிற்றம்பள்ளி

# வீவானபோதும் பழையவரே.

மலர்தலை யலகின் மாயிரு மேயிப்  
 பலர்புகழ் ஞாயிறு படரி னல்லதைக்  
 காண்டல் செல்லாக் கண்போ லீண்டிய  
 பேரும்பேயர்க் கடவுளிற் கண்குகண் ணிருஙர்க்  
 தருந்துயர்க் குரம்பையி னன்மா நாடி  
 மயர்வற நந்தி முனிகணத் தளித்த  
 உயர்சிவ ஞான போத முரைத்தோன்  
 பெண்ணைப் புனல்குழ் வெண்ணைச் சுவேதவனன்  
 போய்கண் டகன்ற மேய்கண்ட தேவன்  
 பவநனி வன்பதை கடந்த  
 தவராடி புனைந்த தலைமை யோனே.

— என்பது பாயிரம்.

(இ-ன) மலர்தலைவகின்-இடமகன்ற ஞாலத்தின்  
 கண்ணே உளதாகிய, மா இருள்துமிய — மகத்தாகிய பூத  
 விருளான துகெட, பலர்புகழ் ஞாயிறு படரின் அல்லதை-  
 பல சமயத்தாரா ஒன்றோத்திரம் பண்ணப் படரங்கின்ற

ஆதித்தன் உதயஞ் செய்தா லல்லது, காண்டல் செல்லாக் கண்போல்—காட்சியை யுடைத்தாகாக் கண்ணீப் போல், சண்டிய பெரும் பெயர்க் கடவுளில் — பரிபூரணமான பெரிய பெயறினையுடைய கர்த்தாவினுலே, கண் இருள் தீர்ந்து — அறிவின் கண்ணே உண்டாகிய அஞ்ஞானமானது விட்டு நீங்கி, அருங்குதியர்க் குரம்பையின் ஆஸ்மா நாடிக் கண்டு — அரிய துயரத்தை விளைக்கப்படா நின்ற சரீரத்தினிடத்திலே ஆஸ்மாவை விசாரித்தறிந்து, மயர்வு அற — மயக்க விகற்ப மற்று மோட்சத்தைப் பெற, நந்தி முனிகணத்து அளித்த — அழகிய நந்திகேசர நாயனார் கயிலாய்த்திலே பரமேசுரரிடத்திலே அனுக்கிரகம்பெற்ற படிக்கு முனிவர் குழாங்களுக்கு அனுக்கிரகம் பண்ணின, உயர் சிவஞானபோதம் உரைத்தோன் — மேலாகிய சிவஞானபோத மென்னும் வடமொழியைத் தமிழாக விரித்தருளிச் செய்தோன், பெண்ணீப் புனல் சூழ வெண்ணீச் சுவேதவனன்—பெண்ணீயாற்று நீராலே குழப்பட்டஅழகிய திருவெண்ணென்றாலும் திருப்பதியாக எழுந்தருளி யிருக்கின்ற சுவேதவனப் பெருமாளைன் னும் பின்னைத்திருநாமத்தையுடையோன், பொய்கண்டு அகன்ற மெய்க்கண்டதேவன் — பலசமயத்தாருடைய நிலையெல்லா மாகிய பொய்யைப் பொய்யென்று கண்டு விட்டு நீங்கிச் சத்தியஞானத்தைத் தெரிகித்தருளிய சுவாமி, பவம்நனி வன்பக்ககடங்த — மிகுந்த பிறவியாகிய வலிய பகையினைக்கடங்த, தவர் அடி புனைந்த தலைமையோனே—தவத்தோர்களாலே தனது திருவடியைச் சூடப்பட்ட மேம்பாட்டினை யுடையோன் என்றவாறு.

இனி, சண்டு இப்பெரும் பெயர்க் கடவுளிற் கண்டு கண்ணிருள் தீர்ந்து என்று கொண்டு இதற்கு இவ்விடத்திலே மிகுந்த மகாதேவ ரென்னும் பெயரையுடைய பரம

சிவன் துக்கிருபையினுடேல் ஆண்மாக்கள் அஞ்ஞான இருணீங்கி ஞானக்கண் பெற்று என்றும், உயர் சிவஞானபோதம் உரைத்தோன் என்பதற்கு உயர்ந்த சிவஞானபோத மென்னு முபதேச வடமொழிக்கலை பூமியிலுள்ள பக்கு வாண்மாக்க ஞானரும் பொருட்டுத் தமிழாகச் செய்தவர் யாரோ வென்னில் என்றும், தவரடி புனைந்த தலைமை யோனே என்பதற்குத் தவத்தையுடைய பெரியோர்கள் சிரசின் மேலே சூடிக் கொள்ளப் படாகின்ற வீரன்டு சீபாதகமலங்களையுமுடைய தலைவனுகிய சுவாமி என்றும் உரைக்கு முறைகளுஞ் சில உள்வாம்.

கல்லா ஸிமூன்மலை  
வில்லா ராஞ்சிய  
பொல்லா ரீணாமலர்  
நல்லார் புனைவரே.

(இதன் பொருள்) கல்லால் ஸிமூல்-கயிலாயத்திலே தெட்சனு மூர்த்தமாகி எழுந்தருளியிருந்து அகத்தியர்புலத் தியர்சங்கர்சங்கற்குமாரர் இவர்கள் நால்வர்க்கும் தன்மார்த்த கசமமோட்சங்களும், பிரம வீட்டுனுவாதிகளுக்கு வேத மும் அனுக்கிரகம் பண்ணிச்சிட்ட பரிபாலனமும்; மலைவில் வார் அருளீய-மகாமேருவை வில்லாக வளைத்துத்திரிபுராதி கள் முதலான துட்டங்கிரகமும் இயற்றி உலகத்தை இரட்சித்தருளிய பரமசிவனுடைய புத்திரராகிய; பொல்லார் இணைமலர்-திருவெண்ணெய்கல்லூரில் எழுந்த ருளியிருக்கிற சயம்புவாகிய பொல்லாத வீநாயகருடைய இரண்டு சீபாத கமலங்களையும்; நல்லார் புனைவர் ஏ—மலந் தீர்ந்து சிவஞானத்தைப் பொருந்தின ஞாதாக்கள் சிரசின் மேலே சூடாங்றப்ரகள்: யாழும் அது செய்வோம் என்பதுகருத்து என்றவாறு.

இது காப்பு.

இனி, கல்லானிமுல் என்பதற்குக் கல்லாலின் கீழே யெழுங்தருளியிருந்து சங்காதி நால்வர்க்குக் தன்மார்த்த காம மோட்சங்களையருளிச் செய்து என்றும், மலைவில்லா ரூருளிய என்பதற்கு மகா மேருவை வில்லாக வளைத்துத் துட்டங்கிரகஞ் சிட்டி பரிபாலனம் பண்ணின மகா தேவரால் கொடுக்கப்பட்ட என்றும் பொருள் கொள்ளி னும் பொருந்தும்.

### காப்பு முற்றிற்று.

திருச்சிற்றம்பலம்.

தம்மை யுணர்ந்து தமையுடைய தன்னுணர்வார் எம்மை யுடைமை யேமையிகழார் — தம்மை உணரா நுணரா நுடங்கியைந்து தம்மிற் புணராமை கேளாம் புறன்.

— என்பது அவையடக்கம்.

(இ-ன்) தம்மை உணர்ந்து தமையுடைய தன்னுணர்வார்—தற்றெறிசனப்பட்டுத் தம்மை அடிமையாகவுடைய கர்த்தாவை யறிந்தவர்கள், எம்மை உடைமை எமை இகழார்—எம்மையும் கர்த்தாவுக்கடிமையாகிய உடைமை யென்றிகழச் செய்யார்கள் எம்மாற் செய்யப்பட்ட நூலையு மிகழச் செய்யார்கள், தம்மை உணராருணரார்—தற்றெறிசனப் படாத பேர்கள் எம்மையுமறியார்கள் எம்மாற் செய்யப்பட்ட நூலையும் அறியார்கள், உடங்கியைந்து தம்மிற் புணராமை—அவர்களோடுங்கடிப் பொருங்கியிரோம் ஆகையினுலே, கேளாம் புறன்—அவர்கள் சொல்லும் புறமொழியை யாம் கேளோம் என்பது கருத்து.

இனித், தம்மையுணரா ரென்பதற்குத் தம்மை யறியாத பேர்கள் தலைவஞ்சிய சிவனையு மறியார்கள் என்றும், உடங்கியைக்கு தம்மிற் புனராமை யென் பதற்கு அவருடனே கூடிக்கலந்தியைக்கு யாதும் யாழுணராமையினுலே என்றும், கேளாம்புறன் என்பதற்கு அவர்கள் புறங்கூறும் அறியாமையை யாம் கேட்கக் கடவோ மல்லோம் என்றும் சிலவுரைகள் உள்ளன.

### அவையடக்கம் முற்றிற்று.

திருச்சிற்றம்பலம்

### முதற் குத்திரம்

அவனவ எதுவினு மதவறு வினைமையிற்  
கேற்றிய திதியே யொடுங்கி மலத்துளதா  
மந்த மாதி யென்மனுச் புலவர்.

(இ-ன) அவன் அவள் அதுள்ளும் அவை-ஒருவனென்றும் ஒருக்கி யென்றும் ஒன்றென்றும் கட்டப்பட்டங்கள் தினை அஃறினையான பிரபஞ்சத்துக் கொருச்சுக்கதாவுண்டு. கர்த்தா உண்டென்றது எந்த ஏதுவினுலே? முவினைமையின்—பிரபஞ்சத்திற்கேற்றப்பட்டகையெல்லாம் முத்தொழிலாய்ச் சிருட்டிப்பட்டும் திதிப்பட்டும் சங்காரப்பட்டும் வருகையினுலே. இந்த வேதுவினு வேயோ கர்த்தா வண்டென்றது? கர்த்தா வேண்டுவதில்லை. நாலு பூதங்களிடமாய்த் தோன்றி சின்றழியும். தோற்றிய, திதியே— நீ சித்தியம் என்ற பிரபஞ்சம் தோன்றிக் கிதிப்பட்டு கிற்கையினுலே. ஒடுங்கி உள்தாம்— சங்கார கர்த்தாவினுலே சங்காரப்பட்டு மீளவு முண்டாம். சங்காரப்பட்ட பிரபஞ்சம் சங்காரப்பட்ட

படியே போகாமல் மீளவும் உண்டாவானேன்? மலத்து ஆம்—மலம்தீர்ந் தொடுங்கா தாகையினுலே மலம் தீர்ந் தொடுங்குவது காரணமாகச் சங்காரப்பட்ட பிரபஞ்சம் சங்கார கர்த்தாவினுலே மீளவும் உண்டாம். சிருட்டி கர்த்தாவும் திதிகர்த்தாவும் இருக்கச் சங்கார கர்த்தாவை முதன்மையாகச் சொல்லுவானேன்? அந்தம் ஆதி என்ம ஞாபுவவர்—அந்தியத் தொழிலையாதொரு கடவுள்செய்யா ஸிற்கிருர் அவரே சுத்துக்கு முதன்மையாகிய கர்த்தா என்று அறிவான்மிக்க ஞாதாக்கள் திருவுள்ளாம் பற்று வார்கள் என்றவாறு.

இனித், தோற்றிய திதியே என்பதற்கு கீ சித்திய மென்ற பூதங்கள் தோன்றித் திதிப்பட்டு சிற்கையினுலே என்றும், தோற்றிய திதியே யொடுங்கி மலத்துளதாம் என்பதற்குத் தோற்றப்பட்டுத் திதியாய்க்காணப்பட்டு சிற்கிற உலகமெல்லாம் சங்காரப்பட்டு மலத்தி லொடுங்கிக் கிரும்பவுஞ் சிருட்டிப்பட்ட உண்டாகும் என்றும், அந்த மாதி யென்மஞ்சுபுலவ ரென்பதற்கு ஆனால் அந்தத் தொழிலிருக்கிற உலகத்துக்குக் கர்த்தா ஆர் என்னில் அந்தத்திலே சங்காரத் தொழிலைச் செய்கிற கர்த்தாவே முத்தொழிலையு முடிய முதல்வர் என்றவரை என்றும் சில வுரை ப் பேதங்கள் உள்ளன.

என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்கிற எனின்? சங்கார காரணங்கள் முதலே முதலாக உடைத்திவ் வுலகம் என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று—இந்தச் சூத்திரம் என்னத்தைச் சொல்லத் தொடங்கிற்கிற வெளின் சங்காரத்துக்கு முதன்மையாகிய சங்கார கர்த்தாவே முதன்மையாகியகர்த்தா என்று இந்தப்பிரபஞ்சம்காட்டா

நிற்பதைச் சொல்லத் தொடங்கிற்று என்றவாறு. நுதலிற் மென்பதற்குக் கருதிற்றென்றுரைப்பினும் பொருந்தும். இதன் பொழிப்புரைத்துக் கொள்க. இதை விரித்தறிந்து கொள்க என்றவாறு.

**இதற்குச் சூரணியும் ஏதவும் உதாரணமும் வருமாறு:**

**முதற் சூரணி:** உலகாயதன்பிரத்தியட்சக்காட்சி மட்டுங் கொண்டு உலகம் நித்தியம் என்று சொன்னதை மறுத்துனர்த்துகிறோர். சன்டுத்தோற்றமும் சறும் உள்ள தன் பாலே கிடத்தவின் — உளதாயில்விடத்திலே சிருட்டியுஞ் சங்காரமு முண்டாயிருக்கிற திதியின் புக்கத்திலே கிடக்கக் காண்கையினுலே. ஒருவன் ஒருத்தி ஒன்று என்று சுட்டப்பட்ட பிரபஞ்சம் உற்பத்தி திதி நாசம் உடைத் தென்றது — ஒருவனென்றும் ஒருத்தியென்றும் ஒன்றென்றும் சுட்டியறியப்பட்ட பிரபஞ்சம் தோன்றி சின்றழியும் என்று சொன்னது.

இனி, சன்டுத் தோற்றமும்சறும் உள்ளதன்பாலே கிடத்தவின் உளதாய் ஒருவன் ஒருத்தி ஒன்றென்ற சுட்டப்பட்ட பிரபஞ்சம் உற்பத்தி திதி நாசம் உடைத் தென்றது என்பதற்குச் சிருட்டியுஞ் சங்காரமுக் தோற்றம் பட்டுத் திதியாகி நிற்கிற ஒரு பொருளின் பகுதியிலே கிடக்கக்காண்கிற ஏதுவினுலே உளதாய் ஒருவனென்றும் ஒருத்தியென்றும் ஒன்றென்றும் சுட்டியறியப் பட்ட பூத பெள்ளிகப் பிரபஞ்ச முழுவதும் ஓவ்வொரு காலத் திலே சங்காரகர்த்தாவினுலே சிருட்டிப் பட்டும் திதிப் பட்டும் சங்காரப்பட்டும் வருமென்று நாஞ்சொன்னது என்பதும் ஒருரையாம்.

### உதாரண வெண்பா :

பூதாதி யீஙு முதலுங் துணையாகப்  
பேதாய் திதியாகும் பேற்றிமையின் — ஒதாரோ  
ஒன்றென்றிற் ரேன்றி யுதா பிறக்கண்மே  
அன்றென்று முண்டென்ன வாய்ந்து.

(இ-ன்) பேதாய்—பிரபஞ்சம் நித்தியம் என்னும் உலகாயதனுகிய அறிவில்லாதவனே, பூதாதி—நீ நித்திய மென்ற நான்கு பூத மாதியாகிய பிரபஞ்சம் முழுவதும், சுறும் முதலும் துணையாக — சங்காரமுங் தோற்றமுங் துணையாக, திறி யாகும் பெற்றிமையின் — இப்போது திதியாகக் காணப்பட்டு சிற்கிற ஏது முறைமையினுலே, ஒன்றில் ஒன்று தோன்றி—ஒரு வடிவிலே யொருவடிவுண் டாய், உளதாய்—திதிப்பட்டும், இறக்கண்டும்—அழியக் கண்டும், அன்றென்றும் உண்டென்ன ஆய்ந்து — நீ நித்தியம் என்ற பிரபஞ்சம் நித்திய மாகுதல் எப்போதும் உண்டென்றுவிசாரித்து, ஒதாரோ—திருவுள்ளாம் பற்றார் களோ : திருவுள்ளாம் பற்றுவார்கள் அறிவான் மிக்க ஞாதாக்கள் என்றவாறு.

இனிச், சங்காரமுங் தோற்றமுங் துணையாக இப்போது திதியாகக் காணப்பட்டு சிற்கிற ஒருபொருளில் அறியக் கிடக்கிற ஏதுவினுலேயும், ஒருவடிவிலே யிருந்தொருவடிவு தோன்றி நின்றழிகிற காட்சிப் பிரமாணத் தினுலேயும் நீ நித்தியம் என்ற பூதாதிப் பிரபஞ்சமாகிய காளியம் நித்தியமன்றென்றும் ஒவ்வொரு காலங்களிலே சிருட்டிப் பட்டுங் திதிப்பட்டுஞ் சங்காரம் பட்டும் வருவதுண்டென்றும் ஆராய்ந்துணர்ந்து அறிவுடையோர்கள் சொல்லார்களோ சொல்லுவர் என்றவாறு என்பதும் ஒருரை.

**இனி, இாண்டாங் குரணி வருமாறு :**

இனி, இல்லதற்குத் தோற்றம் இன்மையின்ஹள்ள தற்குச் செய்வோரின்றிச் செய்வினையின் ஒடுங்கின சங்காரத்தின் அல்லது உற்பத்தி யில்லை என்றது. இனி, இல்லதற்குத் தோற்ற மின்மையின் — என்று மில்லாததாகிய முயற்கோடு, ஆமை மயிர், ஆகாய்ப் புள்ளும் பொய்ப் பொருள் ஒருகாலமும் உண்டாங் தன்மை யில்லாதாகையினாலும், உள்ளதற்குச் செய்வோரின்றிச் செய்வினையின்மையின்-உள்ளதாகியகடபடாதி களுக்குச் செய்வோரில்லாமற் செயற்படுந்தன்மை யில்லாதாகையினாலும், ஒடுங்கின சங்காரத்தினல்லது உற்பத்தி யில்லையென்றது — சங்கரிக்கிற சங்கார கர்த்தாவினாலே யல்லது உண்டாங் தன்மை யில்லையென்று சொன்னது.

இனி, உள்ளதற்குச் செய்வோரின்றிச் செய்வினையின்மையின் ஒடுங்கின சங்காரத்தினல்லது உற்பத்தியில்லை யென்றது என்பதற்கு என்றும் காரணமாகிய மண்ணிலே என்றும் காரியமாயிருந்து வருகிற குடம் சட்டி சால் முதலாகிய பலவுருக்களும் வணையுங் தொழிலை யுடைய குயவையின்றிக் காரியப்பட்டு வாராததினாலும் காரிய ருபமாயிருக்கிற பிரபஞ்சமும் இங்ஙனம் சொன்ன ஏதுப்படிக்கு முன்சங்கரித் தொடுக்கின கர்த்தாவினால் உண்டாவ தன்றித் தானே காரணமாகிய மானையிலிருந்து காரியருபமாய்த் தனுகரண புவன போகம் தோன்றுதென்று நாம் சொன்னது என்பதும் ஒருரை.

**உதாரணவெண்பா :**

இலயித்து தன்னிலில் யித்தகாம லத்தால்  
இலயித்த வாறுளதா வேண்மே — இலயித்த  
தத்தித்தியி லென்னி னழியா தவையழிவ  
தத்தித்தியி மாநியுமா மங்கு.

(இ-ன்) இலயித்ததன்னில் இலயித்தது ஆம்-சங்க ரித்த சங்காரகர்த்தாவினுலே சங்காரப்பட்ட பிரபஞ்சம் மீளவும் முண்டாம். சங்காரப்பட்டபிரபஞ்சம் சங்காரப் பட்டபடியே போகாமல் மீளவும் உண்டாவானேன்? மலுத்தால் — மலந்தீர்ந்தொடுங்கா தாகையினுலே மலந்தீர்ந்தொடுங்குவது காரணமாக, இலயித்தலாறு உள்தா வேண்டும் — சங்காரப்பட்ட முறைமையிலே சங்காரகர்த்தாவினுலே மீளவு முண்டாக வேண்டும். சங்காரகர்த்தாவினுலே சங்காரப் படுமென்று சொல்லுவானேன்? சங்காரகர்த்தா ஏதுக்கு? இலயித்தது அத்திதியில்என்னின் — திதிகர்த்தா திதயிறங்கு நிற்கவே சர்வமும் சங்காரப் படுமென்று சொல்லுவாயானால், அழியாது — தோப்பு வைத்தவன் தண்ணீர் வாராதிருந்தால் வாடியும் வதங்கியும் நிற்குமே யல்லாமற் சர்வமும் சங்காரப் படாது. ஆனால் சர்வமுஞ் சங்காரப் படுகிற தெப்படி? அவை அழிவது அத்திதியும் ஆகியும்—சிருட்டி கர்த்தாவுங் திதி கர்த்தாவுஞ் சங்காரப் படவே சர்வமுஞ் சங்காரப்படும். சிருட்டி கர்த்தாவுங் திதிகர்த்தாவும் சங்காரப்பட்டால் மீளவும் பிரபஞ்சம் உண்டாகிறதெப்படி? ஆம் அங்கு — அந்தச் சங்காரகர்த்தாவினுலே மீளவு முண்டாகும் என்றவாறு.

இனி, ஒருரை வருமாறு :

இலயித்ததன்னில் இலயித்ததாம்—சங்கரித்த சங்காரகர்த்தாவினுலே சங்காரப்பட்ட பிரபஞ்சங் திரும்பும் உண்டாம். ஆனால், காக்கிறவன் இருக்கக் காவல் அழியுமோன்னில்? அவைஅழிவதுஅத்திதியும் ஆகியுமாமங்கு — சங்காரகர்த்தா காக்கிறவரையும் காவலையும் சிருட்டிக்கிறவரையும் சிருட்டியையும் அழிக்கையினால்

சர்வமும் சங்காரப்படும். ஆனால் திதிகர் த்தாவும் சிருட்டி கர்த்தாவும் அல்லாமல் திரும்பச் சிருட்டி திற எப்படி உண்டாம் என்னில், அந்த இருவரையும் பிரபஞ்சத்தையும் சங்கார கர்த்தாவினுடைய ஆக்சினூசத்தி கம்மத் தின் வழியே உண்டாக்கும் என்றறிவாயாக என்றவாறு.

**சங்காரப்பட்ட பிரபஞ்சம் சங்கார கர்த்தாவி னுலே எப்படிஉண்டாமென்னில் உதாரண வெண்பா**

வித்துண்டா மூல முளைத்தவா தாரகமாம்  
அத்தன்று ணீற்ற லவர்வினையால் — வித்தகமாம்  
வேட்டுவனுமைப்புமைப்போல்வேண்டுருவைத்தான்கொடுத்துக் கூட்டானே மண்போற் குளிர்க்கு.

(இ-ள்) மண் குளிர்க்கு வித்துண்டாமூலம் முளைத்தவாபோல்—தன்னீர் பாய்ந்து பூமி குளிர்க்கு பதம் செய்த இடத்து வித்திலே உண்டாகிய அங்குரங்களெல் லாம் பரினாமித்து அங்குரித்து எழுந்துவருவதுபோல, தாரகமாம் அத்தன்றி ற்றல்—எவ்விடத்திலும்நிறைந்திருக்கின்ற கர்த்தாவினுடைய திருவடித் தாமரையானது மாயையிலே பதிந்த இடத்து, அவர் வினையால் — அவரவர் வினைக்கு ஈடாகிய சரீரம் மாயையின் இடமாக மாறி உண்டாம்: நீர் மாறி உண்டாம் என்று சொல்லுவானேன்? ஆட்டிலே ஆடும் மாட்டிலே மாடும் வாழையடி வாழைபோலத் தக்தம் மரப்பிலே எடுத்துக் கொள்ளும். வித்தகமாம் — நீர்சொன்னது ஆச்சரியமாம், வேட்டுவனும் அப்புமூப் போல்—புழு வேட்டுவாளியானதுபோல், வேண்டுருவைத் தான் கொடுத்து—அவரவர் விரும்பப்பட்ட சரீரத்தையும் கொடுத்து, கூட்டானே — அதற்கேற்ற போகத்தையும் கர்த்தாத் தானே கூட்டி முடிப்பது என்றவாறு.

இனித், தாரகமாம் அத்தன் தாள்ளிற்றல்-கர்த்தா வினுடைய பராசத்தீயின் கிருபை மாயையில் வியாபித்த போது பிரபஞ்சம் மாயையிலே சிருட்டிப்படும். அவர் விண்யால் — சர்வ சங்கார காலத்தில் கேவலத்தில் ஒடுங்கின ஆன்மாக்கள் எல்லாம் விணைக்கீடான சரீரங்களை மாயையிலே மாறி எடுத்துக் கொண்டு வரும். புத்தன் மாறிப்பிறந்துதுத்தம் மரபிலே தோன்றிவரும் என்னில், வித்தகமாம் — நீ சொன்னது ஆச்சரியமாயிருந்தது, வேட்டுவனும் அப்பழுப்போல்—இவ்விடத்திலே பச்சைப் புழுவானது வேட்டு வாளிப் பூச்சியாகியும், மயிர்ப் பழு கருவண்டாகியும், நீர்ப் பூச்சி தட்டானாகியும் உருவம் மாறிப் பிறப்பதுபோல ஆன்மாக்கள் கன்மத்துக்கு ஈடாய் மாறிப் பிறந்துவரும். அப்படியானாலும் உயிர்கள்தாமே வேண்டிய தேகத்தை எடுத்துக் கொண்டு வரும் என்னில், கேவலத்திலேயே அறிவின்றிக் கிடந்து மாயா தேகத்தைப் பற்றியேயின்பு அறிவைப்பெறும் ஆன்மாக்கள் ஆகையால் வேண்டிய தேகத்தை அறிந்து செய்தேடுத்துக் கொள்ள மாட்டாது. ஆனதினால், வேண்டுருவைத்தான்கொடுத்து—புசிக்கும் விணைக்கு ஈடான தேகங்களை மாறியும் மாரும் ஓம் மாயையிலே உண்டாக்கிக் கொடுத்து, கூட்டானே—அந்தந்தத் தேகங்களுக்கு ஏற்ற புசிப்புங் தொழிலும் இருக்கிற புவனங்களிலே கூட்டிப் புசிப்பிப்பர் அரங்கிய கர்த்தான்றவாறு என்பதும் ஓர்க்கரைநடைப் பேதமாம். அளவில்லாத பிரபஞ்ச உலகத்திலுள்ள அளவில்லாத ஆன்மாக்களுக்கு எல்லாம் கர்த்தா ஒருவராக சின்று ஒன்றிலும் தோயாமல் விடயமற ஜந்து தொழிலும் செய்வது எப்படியென்னில். உதாரணவேண்டுமா :

நோக்காது நோக்கி நோடித்தன்றே காலத்தில்  
தாக்காது நின்றுளத்திற் கண்டிறைவன் — ஆக்காதே

கண்ட நனவுணர்விற் கண்ட கணவுணரக்  
கண்டவனி விற்றின்றுங் கட்டு.

(இ-ள்) அந்றே — அாதியிலே, இறைவன் — கர்த்தா ஆனவன், ஸின்று — சர்வ ஆன்மாக்களிடத்திலே யும் விட்டு நீங்காமல் நின்று, உளத்தில் கண்டு—அவரவர் செய்யப்பட்ட கன்மத்தை எல்லாம் தனது திருவள்ளத் திலே அடைத்தருளி, ஆக்காதே ஆக்கி — சிருட்டியாதே சிருட்டித்தும், நோக்காது நோக்கி — இரட்சியாதே இரட்சிக்கும், நொடியாதே நொடித்தும் — சங்கரியாமற் சங்கரித்தும் இப்படிவரச்செய்தேயும். கர்த்தாவுக்கு விகாரம் இல்லை என்றது எந்த ஏதுவினுலே? காலத்தில் தாக்காது—காலமானது மூன்று விதமாகக் காரியப்பட்டு வரச்செய்தேயும் காரணத்துக்கு இல்லாததுபோலக் கர்த்தாவுக்குப் பந்தமில்லை: என்று சொன்னது எந்தஏதுவினுலே? கண்ட நனவுணர்வில் கண்ட கணவு உணரக் கண்டவனில் — கணவிலே கண்ட காட்சியை நனவிலே விசாரித்தறியும் இடத்துக் கண்டவனுக்கு இல்லாததுபோல, இற்று இன்றும் கட்டு — கர்த்தாவுக்குப் பந்தமில்லாததும் இந்த முறைமைத்தாம் என்றவாறு.

இனிக், காலத்திற்றுக்காது நின்று — காலமானது ஒன்றுய்க் கெல்காலம் நிகழ்காலம் ஸ்ரீதீர்காலமாகிக் கர்த்தாவின் ஏவவினுலே உலக முழுதும் தன்னிடத்திலே முத்தொழிற்பட அந்தத் தொழில் விகாரந்தாக்காமல் தான் விகாரமற நின்றது போலக் கர்த்தாவும் காலம் முதலான தத்துவங்களை எல்லாம் அற்றே சகலத் தேற்றி ஆன்மாக்களுடைய கன்மங்களை எல்லாம் திருவள்ளத்திலே கண்டு, நோக்காதே நோக்கி — இரட்சியாதே இரட்சித்தும்,

நொடி த்தும் — சங்கரியாதே சங்கரித்தும், ஆக்காதே — சிருட்டித்தும், அன்றே — அநாறியிலே தொடுத்துப் பஞ்ச கிருத்தியங்களைச் செய்வர் : ஆனால், ஆன்மாக்களுடைய இன்ப துன்பத் தொடக்கு கர்த்தாவுக்குத் தாக்காதோ என்னில் தாக்காது : அதெப்படி என்னில்? கண்ட நன்வுணர்வீற்கண்ட கனவுணரக்கண்டவனில் இற்றின் ரூங்கட்டு—கனவு கண்டவனுக்கு நனவிலே கனவு கண்ட வாதனை தாக்காமல் அறிவது போலக் கர்த்தாவுஞ் சகவமும் அறிந்து உலக வாதனை தாக்காமல் பரிபூரணசொருபியாய் நிற்பர் என்றவாறு என்பதும் ஒருரை.

கர்த்தாவுக்குஞ் சிருவரு உண்டாகையாற் பிரபஞ்ச விகாரந்தாக்குமென்னில் அவர்அாதிமுத்தராய் ஞானமே திருமேனியர் ஆகையால் மலவிகாரம் தாக்காமல் நின்மல னுக்கின்று பஞ்சகிருத்தியஞ் செய்வர். சுட்டுணர்வுகளை உடைய ஆன்மாக்கள்போல் அல்லன்று உணர்த்துகிறார்.

இதற்கு மூன்றுஞ் சூரணி வருமாறு :

இனிச், சுட்டுணர்வாகிய பிரபஞ்சம் — அதுஇது என்று சுட்டியறியப்பட்ட தேகாதிப் பிரபஞ்சம், சுட்டு உணர்வின்றி இன்ற சங்காரத்தின் வழிஅல்லது—அதுஇது என்று சுட்டி யறியப்படாத சங்கார கர்த்தாவின் வழித் தல்லது, சுதங்கிரமின்றி நிற்றலால் — தனக்கென வேறே தொழிற் படும் சுதங்கிர முறைமையின்றி நிற்றலால், சங்காரமே முதலென்றது—சங்கார கர்த்தாவே முதன்மையாகிய கர்த்தா : மற்ற மாயா தேகங்களைப் பற்றியவர் ஆக்கிணையின் நடக்கிற பிரமா விஷ்ணு முதலாகிய ஆன்மாக்கள் : முதல்ல என்று சொன்னது.

**உதாரண வெண்பா :**

ஓன்றலா வோன்று ஒளதாகி நின்றவா  
கிரேன்றலா வோன்றிலவை யீறுதல் — ஒன்றலா  
சமே முதலதனி ணீறலா வோன்றுபல  
வாமே தொழும்பாகு மங்கு.

(இ.எ) ஒன்றலா ஒன்றுல்—அது இது என்று சுட்டி  
அறிகிற பிரபஞ்சப் பொருளில் ஒன்று அல்லாத சங்கார  
கர்த்தாவாகிய ஒருவராலே இது என்று சுட்டியறியப்  
பட்ட பிரபஞ்சம், உளதாகி நின்றவாறு — சிருட்டிப்பட்ட  
டும் திதிப்பட்டடும்கிற்கிற முறைமையினாலே, ஒன்றலாஒன்றில்  
அவை யீறு—அது இது என்று சுட்டி அறியப்படாத  
அந்தச் சங்கார கர்த்தாவினாலே அந்தப் பிரபஞ்சம் சங்காரப்படும், ஆதல் — ஆகையினாலே, ஒன்றவா சமே  
முதல்—அது இது என்று சுட்டி அறியப்படாத பிரபஞ்ச  
அதிதனுகிய சங்கார கர்த்தா ஒருவனே பெத்தம் முத்தி  
இரண்டினும் அந்தப் பிரபஞ்சத்துக்கு முதன்மையாகிய  
கர்த்தாவாம், அதனில் சுற்றலா ஒன்று—அந்தப் பிரபஞ்சத்  
திற் சங்காரப்படாத ஆன்மா ஒன்று, பலவாறே தொழும்  
பாகும்—பலபிரகாரத்தினுலேயும் அடிமையாகும், அங்கு—  
அந்தச் சங்கார கர்த்தாவுக்கு என்றவாறு.

இனி, அதனில் சுற்றலா ஒன்று பலவாறே தொழும்  
பாகு மங்கு என்பதற்கு அவர் சங்கரிக்கப்பட்ட பிரபஞ்ச  
மாயா காரியத்துடனே கூடி இறவாமல் மலைகவலத்தில்  
ஒடுங்கின பிரமவிஷ்ணுக்கண் முதலாகிய ஆன்ம வர்க்கங்கள் ஏல்லாம் பல பிரகாரத்திலும் அந்தச் சங்கார  
கர்த்தாவுக்கு அநாதியாகிய அடிமைகளாக இருக்கும்  
என்றறிவாயாக என்றவாறு என்பதும் ஒர் உரை.

**முதற் குத்திரம் பழையவுரை முற்றிற்று.**

## இரண்டாஞ் சூத்திரம்.

அவையே தானே யாயிரு வீணையிற்  
போக்கு வரவு புரிய வாணையி  
வீக்க மின்றி நிற்கு மன்றே.

மாயாவாதி எல்லாம் ஏகப் பிரமம் ஒன்றே என்று வேதம் சொல்ல நீர் கர்த்தா வெறென்றும் ஆன்மாக்கள் வேறென்றும் மலமாயாகன்மங்கள் வேறென்றும் சொல்லுவானேன்? என்றவனை மஹத்துப் பதிபசுபாச மூன்றும் அராதி நித்தியமென்றும், கர்த்தாவாகிய பரமசிவன் முன் சங்காரப்பட்டு மலத்தில் ஒடுங்குமென்ற ஆன்மாக்கள் எல்லாம் அந்த ஆணவ மல நோய் தீர்ந்து மோட்சம் பெறும் பொருட்டுத் திரும்பவும் பிறப்பித்து மாயாதேகம் பாத்திரமாகவும் கனமமாகிய இருவிணைப் பிராரத்துவ இன்ப துன்பம் மருந்துகளாகவும் கூட்டி ஊட்டிப் புசிப் பித்து அந்த வழியே சிவபுண்ணியங்களை அபுத்தி பூர்வத் திலும் புத்தி பூர்வத்திலும் உபாயச் சரியை யாதி வழியிலும் உண்மைச் சரியை யாதி வழியிலும் நிரம்ப வேற நிவித்து மும்மலங்களையும் நீக்கி மோட்சம் கொடுத்து இரட்சிப்பர் என்று இச்சூத்திரத்தால் உணர்த்துகிறார்.

(இ-ன்) அவையே தானே ஆய் — கர்த்தா முன் சொன்ன ஆன்மாக்கள் பலவும் தானேயாய் இரண்டற அத்துவி தமாய்க்கலந்து நின்று, ஆணையின் இரு வீணையின் — கர்த்தாவி னுடைய ஆக்கினு சத்தியாகிய திரோதன சத்தியினுலேல்வினை தீவிணைக்கு ஈடாக, போக்கு வரவு புரிய— சனா மரணப்பட்டு வருமிடத்தும், நீக்கம் இன்றி நிற்கும் — சர்வ ஆன்மாக்களிடத்திலேயும் விட்டு நீங்காமல் நிற்பன், அன்றே — அநாதியிலே என்றவாறு.

இனி, போக்கு வரவு புரிய — விளை புசித்துத் தொலையு நிமித்தம் பிறக்கு இறங்கு பூமி சுவர்க்க நரச இடங்களிலே போக்கு வரவு செய்ய, நீக்கமின்றி நிற்கும் அன்றே — இப்படிப் போக்கு வரவு செய்யும் ஆன்மாக்களிடத்திலேயும் சகலப் பிரபஞ்சத்தினிடத்திலேயும் நீங்காமல் ஒன்றிலும் ஓட்டியும் ஓட்டாமற் கர்த்தாவும் சின்மலராய் நிற்பார் என்றவாறு என்பதும் ஓர் உரை.

என்பது குச்திரம் என்னுதலிற்கிற வெளின் — இந்தச்சுத்திரம் என்னத்தைசொல்லத் தொடங்கிற்கிற வெளின், புனருற்பவம் வருமாறு உணர்த்துகல் நுதலிற்று — இரண்டாவதும் சிருட்டிப்பட்டு வருகிற முறையைச் சொல்லத் தொடங்கிற்று என்றவாறு.

இனி, என்னுதலிற்கிற வெளின் — என்ன சொல்லக் கருதிற்கிற வெளின் என்பதும்; புனருற்பவம் வருமாறு உணர்த்துதலுதலிற்று — ஆன்மாக்கள் திரும்பத் திரும்பச் சிருட்டிப்பட்டு வரும் முறையையைச் சொல்லக் கருதிற்று என்பதும் ஓர் உரை.

### இதற்கு, முதற் சூரணி வருமாறு :

சண்டு அத்துவிதம் என்றசொல்லானே ஏகம் என்னில், ஏகமென்று சுட்டுவது உண்மையின் அத்துவிதம் என்ற சொல்லே அங்கீய நாத்தியை உணர்த்துமாயிட்டு.

சண்டு அத்துவிதம் என்ற சொல்லானே ஏகம் என்னில் — இவ்விடத்திலே இரண்டல்ல என்ற சொல்லினாலே நீ ஒன்றென்று சொல்லில், ஏகமென்று சுட்டுவது உண்மையின் — ஒன்றென்று சுட்டிச் சொல்லிக்கொண்டு நிற்கிறது ஒன்று உண்டாகயினாலே, அத்துவிதம் என்ற சொல்லே — இரண்டல்ல என்ற சொல்லுத்தானே,

அங்கிய நாத்தியை உணர்த்தும் — அங்கியத்தை நாத்தி பண்ணி அங்கியத்தை அறிவிக்கும். ஆயிட்டு — இவ்வான்மாக்கள் பலவும் முதல்வன்தானேயாய் நிற்கும் என்றது. ஆகையினாலே சர்வ ஆன்மாக்கஞும் கர்த்தாத் தானேயாய் நிற்கும் என்று சொன்னது.

இனி, ஈண்டுஅத்துவிதம் என்ற சொல்லானே ஏக மென்னில்-இவ்விடத்திலே நான்கு வேதமும் அத்துவிதம் என்று சொன்ன தினாலே பிரமத்தைத் தவிர ஆன்மாக்கள் வேறே இல்லை, எல்லாம் ஏகப் பிரமமே வேதம் சொன்ன அத்துவிதம் என்ற சொல்லுக்குப் பொருள். துவிதம் என்பது இரண்டு: அத்துவிதம் என்பது ஒன்றே என்று மாயாவாதி சொல்ல அவனை மறுத்துப் பதிப்பாசம் மூப் பொருளும் அத்துவிதமாய் இருக்கும் என்று வேதம் சொல்வதென்று உணர்த்துகிறூர்.

ஏகமென்று சுட்டுவது உண்மையின்—பிரமம் ஒன்றென்று சுட்டியறியும் ஓர் அறிவு வேறே உண்டாகையால் அப்பிரமத்தைத் தவிர, அப்பிரமம் ஒன்றென்று சொல்லும் ஆன்மாக்கள் வேறே உண்டு. ஆனால், வேதம் ஒன்றென்று சொல்லுவானேன் என்னில் அத்துவிதம் என்னும் சொல்லுக்குப் பொருள் நீ அறியாய். அத்துவிதம் என்ற சொல்லே அங்கிய நாத்தியை உணர்த்தும் — அந்த அத்துவிதம் என்ற சொல்லுக்கு அர்த்தம் பிரமத்தைத் தவிர ஆன்மாக்கள் வேறே இராதென்று சொல்லுகிறது. ஆயிட்டு—ஆனதினாலே, இவ்வான்மாக்கள் பலவும் முதல்வன் தானேயாய் நிற்கும் என்றது.

இங்ஙனம் சொன்ன ஆன்மாக்கள் பலவினும் பரப் பிரமமாகிய சிவம் தானேயாய் அங்கியமற அங்கியமாய் வேற்றக் கலந்து ஒன்றும் ஆகாமல் இரண்டுமாகாமல்

உடலும் உயிரும் போல அத்துவிதமாய் நிற்பரென்று வேதம் சொல்லுவது என்று யாம் சொன்னது என்பதும் ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

கட்டு முறப்புங் கரணமுங் கோண்டுள்ளம்  
இட்டதொரு பேரழைக்க வேண்ணென்றாங் — கோட்டி  
அவனுளமா கில்லா னுளமவனு மாட்டா  
தவனுளமா யல்லனுமா மங்கு.

(இ-ள்) கட்டு முறப்பும்—நரம்பு நாடிகளினுலே கட்டப்பட்டசத்த தாதுக்கனும்பஞ்சேங்கிரியங்களும்கன் மேங் திரியங்கனும், கரணமும்—அந்தக் கரணங்களும், கொண்டுள்ளம் இட்டதொருபேர் அழைக்க என் என்றாங்கு — இவை எல்லாம் உடைத்தாய் இருக்கிற சரீரத்துக்கு ஒரு பேர் இட்டழைக்கும் இடத்து ஆன்மா என்னென்றது போல, ஒட்டி அவன் உளம் ஆகில்லான்—சர்வ ஆன்மாக்களிடத்திலும் பொருந்தி நிற்கிற கர்த்தா ஆன்மா ஆகான், உளம் அவனுமாட்டாது—ஆன்மாவும் கர்த்தாவாக மாட்டாது, அவன் உளமாய் அல்லனுமாம்—கர்த்தா ஆன்மாவுமாய் அல்லாதவனுமாய் நிற்பன், அங்கு—அந்த உடலும் உயிரும் போல என்றவாறு.

இனிக், கட்டு முறப்பும் கரணமும் கொண்டு உள்ளம் — நரம்பு நாடி தசை என்பு முதலானவற்றில் கட்டி இருக்கிற அவயவம் உடைய தேகத்தையும் அதற்குள்ளே பொருந்தி இருக்கிற அந்தக்கரணம் முதலாகிய கருவிகளையும் ஆன்மா தானுகப் பொருந்திக் கொண்டு நின்று, இட்டதொரு பேரழைக்க என்னென்றாங்கு ஒட்டி—

அந்தக் கரண முதலாகிய முத்தேகத்துக்கிட்ட பேர் சொல்லி ஒருவர் அழைக்கத் தேகத்துக்கு வேறுயும் தேக மாயும் நின்றேன் என்றாற்போலப் பிரமாங்கிய சிவமும் ஆன்மாக்கடோறும் ஒட்டி நின்று ஆன்மாவாயும் ஆன்மா வுக்கல்வாயுமே நடத்துவன், அவனுளமாகில்லான் உளம் அவனு மாட்டாது—அப்படி நின்றாலும் சிவன் ஆன்மாக்களாகான் ஆன்மாக்கள் சிவமாகமாட்டாது, அவனுளமாய் அல்லனுமாம் அங்கு—பரமசிவன் ஆன்மாக்களாயும் அவைகள்லாமல் தனியாயுமிற்பன். அது எப்படிப்போல என்னில், ஆன்மா உடலாயும் உடலுக்கு அங்கியமாயும் நின்று நடத்துவது போல் என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

வேதத்திலே ஒன்றே என்று சொல்லவும் நீர் வேறே ஆன்மா உண்டென்று சொல்லுவானேன் என்னில் வேதம் ஒன்றே என்றதற்கு நீ பொருளாறியாய் என்று உணர்த்துகிறோம்.

### உதாரண வெண்பா :

ஒன்றேன்ற தோன்றோ ஞேன்றே பதிப்பவாம்  
ஒன்றேன்ற நிபாசத் தோடோ காண் — ஒன்றின்றுல்  
அக்கரங்க ளின்று மகர வியின்றேல்  
இக்கிரமத் தேன்னு மிருக்கு.

(இ-ன்) ஒன்றென்றது ஒன்றே காண்—வேதத்திலே ஒன்றென்று சொன்னது பதியாகிய பரமசிவம் ஒன்றே உலகத்துக்கு முதல்லாமல் வேறே இரண்டில்லை என்று சொன்னதுகாண், ஒன்றே பதி — ஆனதினால் ஒன்றே மேலான கர்த்தா: அவருக்கு இரையாக வேறே ஒருவருமில்லை

என்றறிவாயாக. ஆனால், வரையின்றி ஆன்மாக்கள் உண் டடஸ்ரறிவது எப்படி என்னில், பசுவாம் ஒன்றென்ற நீ பாசத்தோடு உளை காண்சுபதி ஒன்றுண்டுன்றறியாமல் எல்லாம் ஒன்றெந்று சுட்டி அறிந்து சொல்லீக் கொண்டு நிற்கிற உன்னுடைய சுபாவம்தான் காண் பாச பெங்தி யாகிய ஆன்மாவாய் நிற்கிறுய், ஒன்றின்றுல் — பரமசிவ ஞகிய ஒரு கர்த்தா ஆன்மாக்களோடும் அநாதியே உயிர்க் குயிராய் எங்கும் நிறைந்து சில்லாதே பேரங்குல் ஆன்மாக்கள் தனித்து நிற்கமாட்டாவாம். மேலும், ஆன்மாவும் இல்லை பிரபஞ்சமும் இல்லை. அதெப்படிப் போல? அக்கரங்கள் இன்றும் அகர உயிரின்றேல்-அகரமாகிய சூக்கும் நாதவெழுத்திதான்று வியாபித்துக்கூடாண்ட்டால் உடல் எழுத்தாகிய அக்கரங்கள் தோன்றுத்துபோல, இக்கிரமத் தென்னும் இருக்கு — இந்தக் கிரமம் என்று இருக்கு முதலாகிய வேதங்கள் சொல்லும் என்றவாறு.

இனி, ஒன்றின்றுல் — ஒன்றுகிய கர்த்தா இல்லை யேல் ஆன்மாவும் இல்லை. பிரபஞ்சமும் இல்லை. அது எப்படிப் போல? அக்கரங்களின்றும் அகர உயிரின்றேல்-அகரமாகிய உயிரெழுத்து இல்லாத இடத்து அக்கரங்களாகிய உடல் எழுத்தில்லாதது போல என்பது மற்றேர் உரை.

வேதத்திலே அத்துவிதம் என்று சொல்லுகிறதே அதெப்படி என்பார்க்குப் பின்னும் அவ்வத்துவிதத்துக்கு வேறே திட்டாங்தம் இட்டு உணர்த்துகிறார்.

### உதாரண வெண்பா :

பண்ணையு மோகையும் போலப் பழமதுவும்

எண்ணேஞ் சுவையும்போ லெங்குமாம் — அண்ணல்தீள்

பிரிப்பின்றி — பாசத்திற் கூடாமல் சிவத்தை விட்டு நீங்காமல் பிரிவின்றி நின்றால், தானே உலகாம்தமியேன் உளம் புகுதல் — தானே உலக வடிவாய் நின்ற ஒப்பில் ஸதகர்த்தான்னுகிய ஆன்மாவின் உள்ளத்திற் புகுந்து யானுகி நின்றதால், யானே உலகென்பன் இன்று — யானே பிரமம் என்று சொல்லவாம் : பாச பெந்திகள் சொல்லக் கூடாது (எ-று) என்பதும் ஓருரை.

இப்படிச் சிவானுபவப் படாமல் கன்ம மலத்தை இச்சிக்கும் பாச பெந்திகளான ஆன்மாக்களுக்கு இரு விணையும் கூட்டும் முறையைக்கு இரண்டாஞ் சூரணி வருமாறு :

இனி, இவ்வான்மாக்களுக்கு இருவிணை முதல்வன் ஆணையின் வரும் என்றது — இங்ஙனம் சொல்லப்பட்ட சர்வான்மாக்களுக்கு நல்விணை தீவிணை இரண்டும் கர்த்தா வி நுடைய ஆக்கிணையினுலே வரும் என்று சொன்னது : எந்த ஏதுவினுலே? ஒரு நகரியைக் காப்பான் — ஒரு பட்ட ஈத்துக்குரிய இராசா ஆஸவன், பாடிகாவல் இட்டாங்கு-சிற்றாரும் தனது பாதுகாவலாக வைத்த விடத்திலே தனதாக்கிணை வைத்துச் செலுத்துகிறது போல அவை அவனது ஆக்கிணை ஆதலால் கர்த்தாவி நுடைய ஆக்கிணையினுலே நல்விணை தீவிணை இரண்டும் வந்து பொருந்தும் ஆகையினுலே சொன்னது.

இனி, இவ்வான்மாக்களுக்கு இருவிணை முதல்வன் ஆணையின் வரும் என்றது இங்ஙனம் சொன்னவிருப்பு வெறுப்புக்களையுடைய ஆன்மாக்களுக்கு இருவிணைப் பயன்களைக் கர்த்தா தமதாக்கிணையினுலே அவன் அவள் அது என்னும் முன்னிலையினுலும் தன்மையினுலும்

படர்க்கையினாலும் கூட்டி முடித்து நடத்துவர். அதைப் படி யென்னில்? ஒரு நகரியைக் காப்பான் பாடி காவலிட்டாங்கு அவை அவனது ஆக்கிளையாகலான் — ஒரு பெரிய நகரியைக் காக்கும் இராசாராவானவன் தனக்கு வேண்டிய சிற்றூர்களையும் உண்டுபண்ணி அங்கங்கே காவற்றிருமிலாளிகளையும் வைத்துக் குடிகளைக் காக்கிறது போலக் கர்த்தாவும் பிரமா, விட்டுனு, தேவேந்திரன் முதலாகிய திக்குப் பாலகர் சந்திர சூரியர் முதலாகிய அநேக அதிகாரிகளையும் உண்டு பண்ணி அங்கங்கே ஆளுகிற சத்தியுங் கொடுத்து அவர்களுக்கும் மற்ற உயிர்களுக்கும் விளைக்கு ஈடான போகங்களைக் கொடுப்பர் என்று நாம் சொன்ன து என்பதும் ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

உள்ளதே தோற்ற வுயிரைணையு மவ்வுடவின்:

உள்ளதா முற்செய்வினை யுள்ளடைவே — வள்ளலவன் செய்யவர் செய்திப் பயன்விளைக்குஞ் செய்யேபோற் செய்வன் செயலைணையா சென்று.

(இ-ன்) உள்ளதே தோற்ற-விளைக்கு ஈடாகிய சரீரமேண்டாக, உயிர் அணையும் அவ்வுடவின்—அந்தச் சரீரத்திலே ஆன்மா பொருந்தா நிற்பன், முற்செய்வினை உள்ளடைவே வள்ளல் அவன் செய்வன்—முன்னே செய்யப்பட்ட விளைக்கீடாகிய முறைமையினுலே வள்ளலாகிய கர்த்தா கூட்டி முடிப்பன். கர்த்தா கூட்டி முடிக்கவேண்டுமோ? கண்மம் தானே வந்து பொருந்தும் அது எப்படி என்னில், செய்யவர் செய்திப் பயன் விளைக்கும். செய்யேபோல்—செய்தபேர் செய்திக்குத் தக்க பிரயோசனத்தைக் கொடுக்கிற வயலைப் போல, உள்ளதாம் — உண்டாம்,

செயல்லையா சென்று—விளைபோலசேதனம் ஆகிய சடம் ஆகையினாலே விளை தாஞ்சு வந்து பொருங்த மாட்டாது என்றவாறு.

இனி, உள்ளதே தோற்ற உயிரண்ணயும் அவ்வுட வின் — ஆன்மாக்களுக்குள்ள விளைக்கு ஈடான கேகம் தோற்ற அதனை ஆன்மா பொருங்தும், உள்ளதாம் முற் செய்விளை உள்ளடைவோ — அந்தத் தேகத்தின் வழியேயான யாம் முன்செய்த நல்விளை தீவிளை புண்ணிய பாவம் ஆற்றுவாவி லும் கட்டுப்பட்டிருங்த சஞ்சிதவிளையில் பாகப்பட்ட விளையை அடைவினால் பிரித்து, வள்ளல வன் — கர்த்தாவானவர் பிராரத்துவமாகிய இன்பதுன் பங்களைக் கூட்டிப் புசிப்பிப்பர், செய்பவர் செய்திப் பயன் விளைக்கும் செய்யே போல் செய்வன் — வயலானது பிரயாகைப்பட்டுச் செய்த தொழிலுக்கேற்ற பலன்களைக் கொடுப்பது போல, கர்த்தாவும் ஏறுமல் குறையாமல் அவரவர் செய்த விளைக்கு ஏற்ற பலன்களைக் கொடுப்பன். செயல் அண்ணயா சென்று—விளை தானே செய்த ஆன்மாக்களை அறிந்து பலன் கொடாது என்றவாறு என்பதும் ஒருரையாம்.

விளைகளைச் செய்த ஆன்மாக்கள் அறிவுடைய பேர்கள் அல்லவோ? ஆன்மாக்கள் தாமே விளைப்பவன் களைச் சென்று அறிந்து எடுத்துக் கொண்டு கூடும் என்னில் கூடாமாட்டாதென்று மறுத்து உணர்த்துகிறோர்.

### உதாரண வெண்பா :

அவ்விளையைச் செய்வதனி வவ்விளைஞர் தாஞ்சேன்றங் கவ்விளையைக் காங்த பசாகம்போல் — அவ்விளையைப்

பேராம வூட்டும் பிராணி நூகரர்ரேல்  
ஆர்தா மறிந்தனைப்பா ராங்கு.

(இ-ன) அவ்விணையைச் செய்வதனில்—யாதொருவன் யாதொரு தொழிலைச் செய்யுமிடத்து, அவ்விணைஞர் தாம் சென்று அங்கு—அந்தத் தொழிலைச் செய்தவர்கள் தாமே அதற்குத் தக்க பிரயோசன த்தை அறுத்து மடக்கி எடுத்துக் கொள்ளுகிறது போல, அவ்விணையை காந்த பசாசம் போல் — அந்த விணையைக் காந்தமும் பசாசமும் போலப் பொருந்துவார்கள். விணையை பேராமல் ஊட்டும் பிரானின் நூகராரேல் — அந்த விணையை ஏறுமல் குறையாமல் அறிந்து புசிப்பிக்கிற கர்த்தாவினுலே அறிந்து புசியாதிருந்தார்களேயானால், ஆர்தாம் அறிந்து அணைப்பார் — ஆர்தாம் அறிந்து கூட்டி முடிக்கப் போகிறூர், ஆங்கு—அந்தக் காந்தமும் பசாசமும் போல என்றவாறு.

இனி, அவ்விணையைச் செய்வதனில் — அந்த இரு விணையும் செய்த இடங்களிலே, அவ்விணைஞர் தாம் சென்றங்கு — அந்த விணைகளைச் செய்த ஆன்மாக்கள் தாமே சென்று, அவ்விணையைக் காந்த பசாசம் போல் — அந்த விணைப் பலன்களைக் காந்தமும் இரும்பும் தம்மிற்கூடுது போலக் கூடும் என்னிற் கூடாது. அவ்விணையைப் பேராமல் ஊட்டும் பிரானின் நூகராரேல் — அந்த விணைகளை அறிந்து அந்தந்த உலகங்களிலே அந்தந்த ஆன்மாக்களைக் கூட்டி அந்தந்த இன்ப துண்பங்களாகிய போகங்களை மாறுபாடில்லாமல் பேராமல் ஊட்டுகிற கர்த்தாவினுலே அறிந்து புசியார்களேயானால் அளவில் வாத அண்டங்களில் இருக்கிற அளவில்லாத போகங்களை அளவில்லாத ஆன்மாக்கங்கு, ஆர்தாம் அறிந்து அணைப்

பார் ஆங்கு—யாவர்கள் தாம் அறிந்து கூட்டப் போகிறார்: ஆன்மாக்களாற் கூடாது என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

இப்படி ஆன்மாக்கள்சீரத்தைப் பற்றி விளையைப் புசிப்பதற்கு இச்சையைக் கொடுத்த ஆணவும் மாலை காமியம் என்னும் மலம் மூன்றும் அாதியென்று உணர்த் துகிறார். இவி, அவ்விளைதான் எப்போதுள்ளது என்று உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உரை.

நெல்லிற் துமியு நிகழ்செம்பி னிற்களிம்பும்  
சோல்லிற் புதிதன்று தொன்மையே — வல்லி  
மலகன்ம மன்றுள்வாம் வள்ளலாற் போன்வாள்  
அலர்சோகஞ் செய்கமலத் தாம்.

(இ-ள்) நெல்லிற்கு உமியும்—நெல்லினிடத்திலே உமியும், நிகழ் செம்பினில் களிம்பும் — வீளங்கா வின்ற செம்பினிடத்திலே காளிதழும், சொல்லில் புதிது அன்று தொன்மையே — சொல்லுமிடத்துப் புதிதாயுள்ளதல்ல பழமையாகவுள்ளது, வல்லி — பெண்ணே, மலகன்மம் அன்று உள் ஆம் — மலமும் கன்மமும் அாதியே உள்ள தாம், பொன் வாள் அலர் சோகம் செய் கமலத்து — ஆதித்தனுடைய சங்கிதானத்திலே தாமரையானது அலர் தலும் குவிதலுமாய் வருகிறது போல, வள்ளலால் ஆம்— மலத்தினுலே கேவலப்பட்ட ஆன்மா கன்மத்துக்கு ஈடாகக் கர்த்தாவினுடைய சங்கிதானத்திலே சகலப்பட்டு வரும் என்றவாறு.

இனி, நெல்லிற்கு உமியும் நிகழ் செம்பினிற் களிம்பும் சொல்லில் புதிதன்று தொன்மையே — நெல்லுக்குண்டாகிய தலிடு முளை உமியும் செம்பிற்குண்டான களிம்

பும் சொல்லுமிடத்து இடையிலே புதிதாக உண்டான தல்ல. அநாதி செயற்கையாய் ஆன்மா உண்டானபோதே உடன் தோன்றுதலாயிருக்கும். இதில் நெல் உவமை ஆணவம் மாண்ய காமியம் என்னும் மூம்மலங்களும் முற் பிற்பரடில்லாமல் ஒன்றூய்த் தோன்றுவதாகும். செம்பு உ.வமை ஆணவ மலம் ஒன்றும் சகசமாய்க் கூடத் தோன்றும் என்பதற்கும் எனக் கொள்க. வல்லி மகடே முன் வரிலை. பெண்ணே! மல கன்மம் அன்று உள்வாம்—ஆணவம் மாண்ய காமியம் என்னும் மூம்மலங்களும் அநாதி யிலே ஆன்மாக்களுக்கு உண்டான்தாம். வள்ளவால் போன் வாள் அலர் சோகம் செய் கமலத்தாம்—சகல ஆன்மாக்களும் மோட்சமாகிய சுத்தாவத்தையைக் கூடுமட்டும் அந்த வள்ளவாகிய கர்த்தாவினுடைய சிருபையினுலே மலம் பரிபாகமாகும்படிக்குக் கேவல சகலமென்னும் இரண்டவத்தையிலும் ராறிமாறி ஒடுங்கியும் உற்பவித்தும் வரும். அதெப்படிப் போல என்னில், சூரிய நுடைய கிரணத்தினுலே அலர் தலும் குவிதலும் உண்டானதோ அவை போல் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒர் உரை.

இனி, இவ்வான்மாக்கள் மாறிப் பிறக்கு வரும் என்றது மாயாவாதி இப்படி அவத்தைப் படுவது சலப்பிரதி பிம்பம் போல மாயா கற்பிதமான சிதாபாசமயக்கமாகிய பொய்: எல்லாம் பிரமத்தைத் தவிர வேறே ஆன்மாக்களில்லை யென்ன. நீ சொன்னது பொய். இனபதுன்பம் புசியாது இனபதுன்பம் புசித்து வரும் ஆன்மா நித்தியனுய்வேறே உண்டென்று மறுத்து உணர்த்துதற்கு.

முன்றுஞ் சூரணி வருமாறு :

இனி, இவ்வான்மாக்கன் மாறிப் பிறந்து வரும் என்று — சர்வான்மாக்கஞம் செனன மரணப்பட்டு வரும் என்று சொன்னது. எந்த ஏதுவினுலே? தோற்ற மும் சுறும் உள்ளதற்கல்லது உளதாதல் இன்மையான— சிருட்டியும் சங்காரமும் உண்டாயிருக்கிற ஆன்மாவுக் கல்லிது பிரமத்துக்கு உண்டாந்தன்மையில்லை ஆகையினுலே சொன்னது.

### உதாரண வெண்பா :

கண்ட நன்மைவக் கனவுணர்விற் ருண்மறந்து  
விண்படர்ந்தத் தூடு விணையினுற் — கண்செவிகேட்  
உள்ளதே தோற்ற வுளமணுவாய்ச் சென்றுமனம்  
தள்ள விழுங்கருவிற் ருண்.

(இ-ன) கண்செவிகெட்டு — கண்செவிமுதலாகிய தூல தேகத்தை விட்டு நீங்கிச் சூக்கும் தேகத்தைப் பொருந்தி, கண்ட நன்மை கனவுணர்வில் தான் மறந்து—நனவிலே கண்ட காட்சியைக் கனவிலே மறந்தது போவ அறிவான து மயங்கி, அத்தூடு விண்படர்ந்து — அந்தச் சூக்கும் தேகத்தைப் பொருந்தி ஆகாய மார்க்கத்திலே சென்று, விணையினுல் உள்ளதே தோற்ற—விணைக்கு சடாகிய ஏரக சுவர்க்கங்களே உண்டாக அது புசித்துத் தொலைந்த பின்பு, உளம் அனுவாய்ச் சென்று — ஆன்மா அனுரூபமாய்ச் சென்று, மனம் தள்ள — மன வேகம் தோற்க, விழும் கருவில் தான் — மீளவும் ஆன்மாக் கருப்பாசக் குழியிலே வந்து பொருந்தும் என்றவாறு.

இனி, கண்ட நன்மைவக் கனவுணர்வில் தான் மறந்து — நனவிலே தூலதேகத்துடனே கூடி அறிந்த

அறிவையெல்லாம் ஒருவன் கணவிலே சூக்கும் தேகத் துடனே கூடி மறந்து அரூப தேகவடிவாய்த் திரிந்து அலைக்கத்து போல, விண் படர்ந்து அத்தாடு விளையினுல் கண் செலி கெட்டு — பூமியில் உண்டான் ஆன்மாக்கள் கண் செவிமுதலாகிய உறுப்பையுடைய தூல தேகத்தைக் கெட்டுப் போம்படி விட்டுவிட்டு ஆகாய மார்க்கமாய்ச் சூக்கும் தேகத்துடனே விளையினுலே பறந்து சுவர்க்க நரகங் களிலே போய் அருபவித்துக் கர்த்தாவினுடைய ஆக்கிளையினுலே, விளையினுல் உள்ளதே தோற்று-விளைக் கிடான் தேகம் பெறுவதற்கு, உளம் அனுவாய்ச் சென்று மனம் தள்ள விழும் கருவில் தான் — ஆன்மாக்கள் அனுரூப மாய்ச்சென்று மனவேகமும் தோற்கும்படிக்கு அதிவேகத் துடனே சராயுசம் அண்டசம் சுவேதசம் உற்பீசம் என் னும் நால்வகை யோவி பேதக் கருவில் விழுந்து உற்பவித்துப் பூமியிலே பிறந்து வரும் என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

மாயாவாதி, ஆன்மாக்கள் பிறந்து இறந்து வரும் என்று சொல்லுவதென்ன? கடத்தில் விளைபட்ட ஆகாயம் மாகாயத்துடனே போக்குவரத்துச் செய்கிறது எனக் காண்பது போலவும், கூத்தாடி ஒருவனே பல வேடம் போட்டு ஆடுவது போலவும் பிரமத்தினுடைய விளையாட்டல்லாமல் வேறில்லை என்று சொல்ல அவளை மறுத்து உணர்த்துகிறார்.

### உதாரண வெண்பா :

அரவுதன் ரேவுரிவும் அக்களவும் வேறு  
பரகாயம் போய்வருமூப் பண்பும் — பாலிற்  
குடாகாய வாகாயக் கூத்தாட்டா மென்ப  
தடாதுள்ளம் போமா ரது.

(இ-ள்) அரவுதன் தோல் உரிவும்-சர்ப்பமானது தோல்பற்றித் தொலூரிக்கிறது போலச் சரீரத்திரிவும், அக்கனவும் — நனவிலே கண்ட காட்சியைக் கனவிலே மறந்துபோல அறிவுத் திரிவும், வேறு பரகாயம் போய் வரும் அப்பண்டும் — சித்தர்கள் ஆகாய மார்க்கத்திலே பரகாயப் பிரவேசம் பண்ணுகிறது போல இடத்திரிவும், பரவில் — விசாரிக்குமிடத்தில், குடாகாய ஆகாயக் கூத் தாட்டாம்-குடம் உடைந்த இடத்துக் குடத்தில் ஆகாயம் பெரிய ஆகாயத்தோடே கூடும் என்பதும் ஒருவன் பல கூத்துக் கட்டி நடித்த இடத்துக் கூத்து வேறு அவன் வேரூய் சிற்பன் என்பதும், அடாது — பிரமத்துக்கு அடாது, உள்ளம் போமாறு அது — ஆன்மா செனன மரணப்பட்டு வருகிற முறைமை அரவுதன் தோலூரிவும் அக்கனவும் போல என்றவாறு.

இனி, அரவுதன் தோல் உரிவும் — சர்ப்பமானது தோல்பற்றித் தொலூரித்துச் சட்டை கழற்றிப் போவது போல இறக்கும்போது தூல தேகத்தை விட்டு மறந்து குக்கும் தேகத்தைப் பற்றி நடக்கும் உடற்றிரிவும், அக்கனவும் — கனவிலே நனவு அறிவு தெரியாதது போல தூல தேகத்தறிவு மறந்து குக்குமதேக அறிவாய் முட்டையிலிருந்த புள்ளு முட்டைக் கூட்டை விட்டுப் பிரிந்த போது முட்டையிலிருந்தோம் என்பது தெரியாமற் பறந்து போவது போல் குக்கும் தேகத்துடனே பறந்து செல்லும் அறிவுத் திரிவும், வேறு பரகாயம் போய் வரும் அப்பண்டும் — பரகாயப் பிரவேசம் பண்ணுகிற சித்தாநிகள் ஒரு தேகத்தை விட்டு ஒரு தேகத்திற் புகுங்கு அந்தக் தேக வடிவாய் சின்று அநுபவிப்பது போல ஆன்மாக்கள் தூல தேகத்தை விட்டுச் சுக்கும் தேகவடிவாய்ப் பூத

சார் சரீரத்தைப் பொருந்திச் சுவர்க்காதி போகவிடத் தினும் பூததேகமான யாதனை சரீரத்தைப் பொருந்தி நரகாதி வேதனை இருக்குமிடத்தினும் பூதபரிஞாமமான தேகத்தைப் பொருந்திப் பூயியினிடத்தினும் வரும் இடத் திரிவும் இப்படி மூன்று திரிவுக்குட்பட்டு ஆன்மாக்கள் மாறி மாறிப் பிறங்கிறங்கு வருவதல்லது, பரவில் — விசாரித்தறிந்தால், குடாகாய் ஆகாயக் கூத்தாட்டாம் என்பது அடாது — நீ பிரமம் தானே குடாகாய் மகா காயத்தில் திரிவது போலும் கூத்தாடி ஒருவன் தானே பல வேடம் போட்டு ஆடுவது போலும் விளையாடும் என்று சொல்லு வது பொருந்தாது, உள்ளம் போமா ரது — ஆன்மாக்கள் பிரமத்துக்கு வேறுயப்ப பிறங்கிறங்கு வருவது நாம் இங்ஙனம் சொன்ன திட்டாந்தப்படியே உள்ளதென்று அறி வரயாக என்றவாறு என்பது ஒர் உரை.

இப்படி ஆன்மாக்கள் பிரம வியாபகத்துக்குள்ளே பிறங்கு இறங்கு வர அவர் பற்றற நிற்பது எப்படி யென்னில் அப்பற்றற நின்மல சொருபியாய் நிற்பர் என்பதற்கு நாலாம் குரணி வருமாறு :

இனி, நீக்கமின்றி நிற்கும் அன்றே என்றது கர்த்தா சர்வ ஆன்மாக்களிடத்திலும் அாதியே விட்டு நீங்காமல் நிற்பன் என்று சொல்லிற்கே : அது எந்த ஏது வினாவே ? அவன் ஏக அடேகம் இரண்டுமின்றி : அவன் ஏகம்—ஒன்றும் அல்லாமல், அடேகம்—பலவும் அல்லாமல், இரண்டும் இன்றி—இந்த இரண்டு முறைமைகளும் அல்லாமல், சர்வ வியாபியாய் நிற்கலான — சர்வத்திர பரிபூரணங்யப் நிற்கையினாலே சொன்னது.

இனி, நீக்கமின்றி நிற்குமங்கே யென்றது இப் போது அந்தப் பிரமமாகிய கர்த்தா எங்கும் நீக்கமற ஒன்

றினும் ஒட்டாமல் நிற்பன் என்று நாம் சொன்னது. அவன் ஏக அநேகம் இரண்டும் இன்றி சர்வ வியாபியாய் நிற்கலான். அவன் ஏகமாய்த் தனித்து நில்லாமல் அநேகமாய்ப் பிரிந்து பலவுமாய் நில்லாமல் சட்சித்துக்கள் என்கும் சர்வ வியாபியாய் ஆகாயம் போலப் பற்றற நிற்பத ஆல்என்று அறிவாயாக என்பதும் ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

எங்குமுள னென்றாலை யோன்றன் இரண்டென்னில்  
எங்கு முளனன் றேவற்றேவனும் — அங்கன்  
அவையவ னன்றில்லைப் போன்னேனிபோ லீசன்  
அவையுடைமை யாளாநா மன்று.

(இ-ன்) எங்கும் உளன் என்று அளவை — எவ் விடத்திலும் சர்வத்திர பரிபூரணானுய் நிற்கிறவன் என்ற அளவைப் பிரமாணங்களினுடேல் வேதாகமங்கள் சொல் நுகையினுடேல், ஒன்று அன்று — ஒன்றுமல்ல, இரண்டு என்னில் — நீ இரண்டென்று சொல்லுவாயோனால், எங்கும் உளன் அன்று — எவ்விடத்திலும் சர்வத்திர பரிபூரணானுய் நிற்கிறவன் என்று சொல்ல வேண்டுவ தில்லை, எவற்று எவனும் — எவற்றுகிய பிரபஞ்சமும் எவனுகிய ஆன்மாவும், அங்கன்—அவ்விடத்திலே, அவை அவனன்றில்லை — கர்த்தாவில்லையோ ஆன்மாவுமில்லை, பிரபஞ்சமுமில்லை. அது எப்படிப் போல? பொன் ஒளி போல், ஆசித்தனில்லையோ கன்னும் பதார்த்தங்களும் இல்லாதது போல். சகன் அவை உடைமை — பிரபஞ்ச மெல்லாம் கர்த்தாவின் உடைமை. ஆளா நாம் அன்று— ஆன்மாக்களெல்லாம் கர்த்தாவினுடைய அடிக்கம் அாதி யிலே என்றவாறு:

இனி, எங்கும் உள்ளன் என்று அளவை ஒன்றன்று-வேதம் எங்கும் உள்ளன் என்று சொன்னதற்குப் பொருள் ஒன்றென்று சொன்னதல்ல. ஆனால் உலகத்துக்கு வேரூய் இரண்டுபட நிற்பரோ என்னில், எங்கும் இலன் அன்று-அகாதியிலே எங்கும் பரிபூரணானுய் நிற்பன் என்பது கூடாது. ஆனால் எப்படி? எவற்று எவனும்—எல்லாப் பிரபஞ்சப் பொருளினிடத்தும் எல்லா ஆன்மாக்களிடத் தும் அங்கு என்ற கர்த்தா சர்வ பரிபூரணானுய் நிற்பன் என்றதாம். அவை அவன்றில்லை—இங்ஙனம் சொன்ன சட்சித்து என்னும் இருவகைப் பொருளும் அகாதியிலே கர்த்தா இல்லையோ அவை இரண்டும் இல்லை; என்று கர்த்தா உண்டோ அன்று அவ்விருவகைப் பொருளும் உண்டு. அது எப்படி யென்னில்? பொன் ஓளி போல் சங்கன்—என்று காட்டும் சூரியன் உண்டோ அன்று கானும் கண்களும் உண்டு, என்று கானும் கண்கள் உண்டோ அன்று காணப்படும் பொருள்களும் உண்டு என்று அறிவாயாக. ஆனால், சூரியனிப் போலபற்றற்று எங்கும் தோய்க்கும் தோயாமல் நிற்கிற கர்த்தாவுக்கு இந்த இரண்டு வகைப் பொருளினாலும் பிரயோசனம் ஏது என்னில் அவை உடைமை ஆளாம் நாம் அன்று—அானதியே தொடுத்துச் சகலப் பிரபஞ்சத்திலுள்ள பொருளைவல்லாம் அவனுக்கு உடைமையாயும் சகல ஆன்மாக்களும் அவனுக்கு அடிமையாயும் இருக்கும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

**இரண்டாங் சூத்திரம் அத்துவிதத்துக்குப்**  
பொருள் ஒன்று என்றவனை மறுத்துப் பதி, பச, பாசம் முப்பொருளும் அத்துவிதம் என்று சொன்ன கருத்து முற்றியது.

முதற்குத்திரத்தில் உலகாயதன், புத்தன், பாஞ்சராத்திரியாகவும், இரண்டாஞ்குத்திரத்தில் மாயாவாதியாகவும் பேசின சீடன் இரண்டாஞ்குத்திரவங் கேட்டு மூடிந்த அனுபவத்தில் முன் ஏகப்பிரமம் சாதித்து நானே பிரமம் என்ற கருத்து நீங்கி அறிவுக்கு வேறுப் கோதிப் பிரபஞ்சம் சுற்றே பிரிந்து ஜூயக் காட்சியாய்த் தோன்றக் கண்டதனால் தத்துவ ரூபம் பிறந்தது. அந்தப் பரிபாகங்கண்டு தத்துவ தேகத்துக்கு வேறுப் ஆன்மா உண்டு என்று அறிவிப்பதற்கு முன்றும் குத்திரம் வருமாறு:

### மூன்றாண்குத்திரம்.

உளதில் தென்றலி னென்றுட வென்றலின் ஜம்புல மெதுக்க மற்றலிற் கண்படில் உண்டினீணயின்மையினுணர்த்த வணாந்தலின் மரயா வியந்திர தனுவினு ளான்மா.

(இ-ன்) மாயா இயந்திர தனுவினுள் ஆன்மா உளது—மாயையினுலே கட்டுப்பட்ட சரீரத்திலே ஆன்மா உண்டு. இலது—நீர் சொல்லப்பட்ட ஆன்மாவோ இல்லை. இலது என்றலின் ஆன்மா உளது — நீ இல்லை என்று சொன்ன ஏதுவினுலே அதற்கு வேறே ஆன்மா உண்டு. அப்படி அறிக்கு வருகிறதும் சரீரமே அல்லாமல் நீர் சொல்லப்பட்ட ஆன்மாவோ இல்லை. எனது உடல் என்ற லின் ஆன்மா உளது — அந்தச் சரீரத்தை என்னுடைய சரீரம் என்று சொல்லிக் கொண்டு சிற்கிறது ஒன்று உண்டு ஆகையினுலே நீ சொல்லப்பட்ட சரீரமோ சடம்; அதற்கு வேறே ஆன்மா உண்டு. அப்படி அறிக்கு வருகிறதும் பஞ்சேந்திரியங்களே அல்லாமல் நீர் சொல்லப்பட்ட ஆன்மாவோ இல்லை. ஜம்புலன் அறிதலின் ஆன்மா

உளது—பஞ்சேந்திரியங்கள் ஓர் இந்திரியம் அறிந்த விடயத்தை ஓர் இந்திரியம் அறியாது; ஆகையினாலே, பஞ்சேந்திரியங்களிலேயும் பொருந்தி நின்று அது அதுவும் அறிந்து வருகிறது ஒன்றுண்டு: ஆகையினாலே, நீசால்லப்பட்ட பஞ்சேந்திரியங்களோசடம். அதற்கு வேறே ஆனமா உண்டு. அப்படி அறிந்து வருகிறதும் சூக்கும தேக்மே அல்லாமல் நீர் சொல்லப்பட்ட ஆன்மாவோ இல்லை. ஒடுக்கம் அறிதலின் ஆன்மா உளது—ஆன்மா நித்திராபண்ணி விழித்த விடத்துக் கனவு கண்டோம் என்றும் கண்டிலம் என்றும் மயங்கி நிற்கிறது ஒன்று உண்டாகையினாலே நீ சொல்லப்பட்ட சூக்கும தேக்மே சடம்; அதற்கு வேறே ஆன்மா உண்டு. அப்படி அறிந்து வருகிறதும் பிராணவாயுவே அல்லாமல் நீர் சொல்லப்பட்ட ஆன்மாவோ இல்லை. கண்படில் உண்டி வினை இன்கையின் ஆன்மா உளது—ஆன்மா கேவலப்பட்டவிடத்துப் பிராணவாயு உச்சவாச நிச்சவாசம் போகுமிடத்தும் சரீரத்துக் குப் புசிப்பும் தொழிலும் இல்லாதாகையினாலே நீ சொல்லப்பட்ட பிராண வாயுவோ சடம்; அதற்கு வேறே ஆன்மா உண்டு. அப்படி அறிந்து வருகிறதும் பிரமமே அல்லாமல் நீர் சொல்லப்பட்ட ஆன்மாவோ இல்லை. உணர்த்த உணர்தலின் ஆன்மா உளது—பிரமத்துக்கு அறிவிக்க வேண்டுவதில்லையே; அறிவிக்க அறிகிற ஏது வினாலே அதற்கு வேறே ஆன்மா உண்டு. அப்படி அறிந்து வருகிறது முப்பத்தாறு தத்துவங்களே அல்லாது நீர் சொல்லப்பட்ட ஆன்மாவோ இல்லை. மாயா இயந்திரதனுவினுள் ஆன்மா உளது—முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் தனித் தனியே பெயர் பெற்று நிற்கையினாலே நீ சொல்லப்பட்ட தத்துவங்களோ சடம். அதற்கு வேறே மாயையினாலே கட்டப்பட்ட சரீரத்திலே ஆன்மா உண்டு என்றவாறு.

என்பதுகுத்திரம்என்னுதலிற்கேருவெனின் ஆன்மப் பிரகாசம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று — இந்தச் சூத்திரம் என்னத்தைச் சொல்லத் தொடங்கிறே எனின் இந்தச் சரிரத்திலே ஆன்மா விளங்காகிற்கிற முறைமையைச் சொல்லத் தொடங்கிற என்றவாறு.

இனி, இந்தச் சூத்திரம் என்னசொல்லக்கருதிற்கேரு எனின் தத்துவ ரூபங்களுக்குப் புறம்பாய் ஆன்மா உண்டென்று விளங்கும் தன்மையை அனுமானப் பிரமாணத் திடுக்கிணங்கலே அறிவிப்பதைச் சொல்லக் கருத்திற்று என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

உளது என்றது ஆன்மாவுளது என்று எங்கும் ஒட்டிப் பொருஞ்சுரைக்கற்பாற்று — உளது என்று சொன்னது இங்நனம் சொல்லப்பட்ட தானங்களைல்லாம் ஆன்மாவன்னடென்று விசாரித்தறியும்முறைமைத்து என்றவாறு. இனி, உளது என்னும் சொல்லை இந்தச் சூத்திரச் சூரணி ஏழிடத்தினும் ஒட்டி இலது என்றவின் ஆன்மா உளது. எனது உடல் என்றவின் ஆன்மா உளது. ஜம்புவன் அறிதவின் ஆன்மா உளது. ஒடுக்கம் அறிதவின் ஆன்மா உளது. கண்படில் உண்டி வினையின்மையின் ஆன்மா உளது. உணர்த்த உணர்தவின் ஆன்மா உளது. மரயா இயங்கிர தனுவினுள் ஆன்மா உளது என்று உரைத்துக் கொள்க என்பது ஓர் உரை.

இந்த ஒழுங்கிலே முதற் சூரணி வருமாறு :

இனி, இலது என்றவின் ஆன்மா உளது என்றது— எவற்றினையும் அன்று அன்று என விட்டு ஆன்மா இலது என்று சிற்பது உளதாதவின் அதுவே அவ்வான்மாவாம்

என்றது. நீ இல்லையென்று சொன்ன ஏதுவினாலே அகற்கு வேறுக ஆன்மா உண்டென்று சொல்லிற்றே அது எந்த ஏதுவினாலே? நீ ஆன்மாவாம் என்ற எல்லாவற்றையும் நாம் அல்ல அல்ல என விட்டு நீங்கி ஆன்மா இல்லை என்று சொல்லிக் கொண்டு நிற்கிறதோன்றுண்டாகூயினாலே அதைத் தான் ஆன்மாவென்று சொன்னது.

இனி, நீ இரண்டாஞ் சூத்திர முடிவிலே வேறு வேறுய்த் தோன்றும் தத்துவ ரூபங்களையும், ஒருமுதலாய்த் தோன்றும் பிரமத்தையும் தவிர ஆன்மாவைக் காணுமே என்று முன்னறிவொன்று உண்டாகையால் அதுவே அவ்வான்மாவாம் என்று நாம் சொன்னது என்பது ஒருரை.

### உதாரண வெண்பா :

அன்றன் ரேனான் றைனத்தும்விட் டஞ்சேமுத்தாய்  
நின்றேன் யளத்துவே நீயைனத்தும் — நின்றின்று  
தர்ப்பணம்போற் காட்டலாற் சார்மாயை நீயல்லை  
தற்பரமு மல்லை தனி.

(இ-ள்) அன்று அன்று என சின்று-நீ ஆன்மாவா மென்று சொல்லப்பட்ட எல்லாவற்றையும் நாம் அல்ல அல்ல எனவிட்டு சின்று, அனைத்தும் விட்டு-முப்பத்தாறு தத்துவங்களையும் பொய்யெனவிட்டு, அஞ்செமுத்தாய்—பிரணவ பஞ்சாட்சர சொருபியாய், நின்றேன்று உளது அதுவே நீ—நிற்கிறதோன்று உண்டே அதுவே நீ ஆகிய ஆன்மா, அனைத்தும் சின்றின்று — இப்பொழுது முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் உன்னிடத் திலே பொருந்தி சின்று, தர்ப்பணம் போல் காட்டலால் — கண்ணுடியைப் போல்

காட்டின்ததைக் காட்டிக் கொண்டு நிற்கையினுலே, சார்மாயை — உண்ணைப் பொருந்தின மாயை, நீ அல்லை — நீ அந்த மாயையுமில்லை, தற்பரமும் அல்லை — மேலாகிய பிரமமும் அல்லை, தனி — தனியே ஒரு முதல் என்றவாறு.

இனி, அன்றுஅன்று எனசின்று அனைத்தும் விட்டு— தத்துவக் கூட்டங்களை அறிந்து நாம் அல்ல வென்று. அனைத்தினையும் விட்டு, அஞ்செழுத்தாய் நின்றெருந்று எது அதுவே நீ—அகார உகார மகார விந்து நாத அறிவு வடிவாய் அந்தக் கரண சொருபியாய்த் தத்துவங்களைக் கண்டு, நிற்கும் அறிவு ஒன்றுண்டே அதுகாண் நீயாகிய ஆன்மா, அனைத்தும் நின்று இன்று தர்ப்பணம் போல் காட்டலால்—இப்போது நீ அஞ்செழுத்தொளி வடிவாய்க் கண்ணுடி போல நின்று விளங்கிக் கண்ணுடிதன்னிற் பொருந்தின பொருள் வடிவாய் நிற்பதுபோல உன்னில் தோன்றின தத்துவ ரூபமே நீதானுயக்காட்டி நிற்றலால், சார் மாயை நீ அல்லை—இப்போது உன்னறிவிலே சார்ந்து தோன்றப்பட்ட மாயா காரியமான உன் தேகம் முதலாகிய பொருளைல்லாம் நீ அல்ல, தற்பரமும் அல்லை தனி— அந்தப் பிரமமாகிய பொருளும் நீயல்ல நீ வேறேறெயாரு தனிமுதலென்று அறிவாயாக.

### இரண்டாஞ் சூரி வருமாறு :

இனி, எனதுடல் என்றவின் ஆன்மா உளது என்று—சரீரத்தை என்னுடைய சரீரம் என்று சொல்லுதையினுலே அதற்கு வேறே ஆன்மா உண்டென்று சொல்லிற்றே: அது எந்த ஏதுவினுலே? என் பதி என் மனை என்றாற் போல — என்னுடைய ஊர் என்னுடைய வீடு என்று சொல்லுகிறவனைப் போல, என் கை என் கால்

என சிற்பது உள்தாதலின் அதுவே அவ்வாண்மாவாம் என்றது — கொன்றை என நுடைய கை என்றும் காலை என் நுடைய கால் என்றும் சொல்லிக் கொண்டு சிற்கிறது ஒன்றுஉண்டு; ஆகையினாலே, அதனையே அவ்வாண்மாவாம் என்று காம் சொன்னான்.

இனி, இனி எனதுடல் என்றவின் ஆன்மா உள்தெண்றது. என் பதி என் மனை என்றும்போல என் கை என்கால் என்றிருப்பது உள்தாதலின் அதுவே அவ்வாண்மாவாம் என்றது — நீ கான் என்றிருந்த உடல் இப்போது என் பதி என் மனை என்று புறம்பாயிருக்கிற பொருள் போல என்னுடல் என்கை என்கால் என்று அவயவங்களையெல்லாம் பறித்துகிழமையாய்க் கண்டு சொல்லுகிறபடி யினாலே நீ தேக்கத்துக்கு வேறுகிய ஆன்மாவாம் என்று நாம் சொன்னான் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

எனதேந்ற மாட்டி னெனதலா தென்னே

துனதலா துன்கைகால் யாக்கை — எனதேந்றும் என்னறிவ தென்று முறைத்துநீ நிற்றிகாண் உன்னிலவை வேறு முன்னா.

(இ-ள்). உனது அலாத உன் கைகால் ஆக்கை — உனது அல்லாத நீயாகிய கைகால் ஆக்கையை, எனதலாது என்னுது — யான்கை யான்கால் என்று சொல்லாமல், எனதெல்லாமாட்டின் — எனதென்று செல்வத்துக்கிட்ட பேரைப்போல, எனது என்றும் — என்னுடைய சரீரம் என்றும், என் அறிவு அது என்றும் — என்னுடைய அறி வென்றும், உரைத்து நீ நிற்றி காண் — இப்படிச் சொல்

விக்கொண்டு சிற்கிறவன் நீ காண், உன்னில்—விசாரிக்கு மிடத்து, அவை வேறு ஆம் — அந்தக் கைகால் ஆக்கை உனக்கு வேரூம், உணர் — அதனை அறிவாயாக என்ற வாறு.

இனி, எனதென்ற மாட்டின் எனதலாதென்னுது— நீ இப்போது தேகத்தை என்னுடல் என்கை என்கால் என்று சொன்னதினாலும் தனதின்கிழமையாய் நானுடல் நான்கை நான்கால் என்று சொல்லாததினாலும், உனது அவாது உள் கைகால் ஆக்கை — நீ அல்லாத உன்னுடைய கைகள் முதலாகிய தேகம், எனதென்றும் என்னறிவு தென்றும் உரைத்து நீ சிற்றிகாண் — நீ இப்போது இங்ஙனம் சொன்ன அவயவங்களையுடைத்தாரிய தேகத்தை என்னதென்றும் தேகத்துக்குட்பட்ட அந்தக்கரண அறிவு களை என்னறிவென்றும் சொல்லிக் கொண்டு சிற்கிருய்காண், உன்னில் அவை வேறு ஆம் உணர் — ஆனதினால் உனக்கு அந்தக்கரணம் முதலாகிய அவயவங்களையுடைய தேகம் புறம்பென்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒர் உரை.

### முன்றுஞ் சூரணி வருமாறு :

இனி, ஜம்புலனெடுக்கம் அறிதலின் என்றது. ஜம்புலனெடுக்கம் அறிதலின் என்று சொன்னது : ஜம்புலன் அறிதலின், ஒடுக்கம் அறிதலின் என்று உணர்பாற்று—பஞ்சேந்திரியங்களைக்கொண்டு அறிகையினுலேயும் சூக்கும் தேகத்தைக் கொண்டு அறிகையினுலேயும் என்று விசாரித்தறியும் முறைமைத்து என்றவாறு.

இனி, ஜம்புலன் அறிதலின் ஆன்மா உளதென்றது — பஞ்சேந்திரியங்களைக் கொண்டறிநையினுலே

அதற்கு வேறே ஆன்மா உண்டென்று சொல்லிற்றே: அது எந்த ஏதுவினாலே? ஐம்புலனுக்கிய சத்த பரிச ரூப ரச கந்தங்களை இந்திரியங்கள் ஒன்றறிந்ததொன்று அமியா மையின் இவ்வைந்தனாலும் ஐம்பயனும் அறிவது உள்தாத விள் அதுவே அவ்வான்மா ஆம் என்றது — சத்தாதி விடயங்களை இந்திரியங்கள் ஓர் இந்திரியம் அறிந்த விடயத்தை ஓர் இந்திரியம் அறியாது; ஆகையினாலே, இந்தப்பஞ்சேங் திரியங்கள் ஐந்தினாலும் சத்தாதி விடயங்களைப் பொருந்தி அதுவதுவாய் அறிந்து வருகிறதொன்றுண்டே அதைத் தான் ஆன்மா என்று சொன்னாது.

இனி, ஐம்புல நெடுக்கம் அறிதலின் என்றது — ஐம்புலன் அறிதலின் ஒடுக்கம் அறிதலின் என்று உணர்பாற்று. ஐம்புலன் அறிதலின் ஆன்மா உளது; ஒடுக்கம் அறிதலின் ஆன்மா உளது என்று இரண்டு குரணியாய்ப் பிரித்தறிக.

இங்ஙனம் சொன்ன உபதேசம் கேட்டு உடலுக்கு வேறும் ஆன்மாவுண்டென்று கண்ட சிட்டீன் உன் அநுபவம் என்னென்று கேட்க, சுரோத்திராதி ஞானேந்திரிய அறிவே நானென்று சொல்ல அவை ஆன்மா அல்ல என்று மறுத்துணர்த்துகிறோர்.

ஐம்புலன் அறிதலின் ஆன்மா உளது என்றது—ஐம்புலனுக்கிய சத்த பரிச ரூப ரச கந்தங்களை இந்திரியங்கள் ஒன்றறிந்தது ஒன்றறியாமையின் இவ்வைந்தனாலும் ஐம்பயனும் அறிவது உள்தாதலின் அதுவே அவ்வான்மாவாம் என்றது — ஐந்து வகையான சத்தாதி விடயங்களை ஞானேந்திரியங்கள் ஓர் இந்திரியம் அறிந்த விடயத்தை ஓர் இந்திரியம் அறியாதபடியினாலும், ஐந்தும் தனித்

தனியாயிருக்கையினாலும் இந்திரியங்கள் ஆன்மா அல்ல. இவ்வைம்பொறியினாலும் சத்தாதி விடயங்கள் ஜங்கத யும் அறிந்து வேறுவேறுய்க்கண்டு புசிப்பதோன்றுண்டா கூக்யால் அதுவே கீயாகிப் ஆன்மா என்று நாம் சொன்னது என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

ஒன்றறிந்த தோன்றறியா தாகி யடன்மன்னி  
அன்றும் புலனுயவ் வஞ்செழுத்தை — ஒன்றறிதல்  
உள்ளதே யாகி வதுநீ தனித்தனிகண்  
வேள்ளலவை யோன்றல்லை யோர்.

(இ-ள) ஒன்று அறிந்தது ஒன்று அறியாதாகி உடன் மன்னி — ஓர் இந்திரியம் அறிந்த விடயக்கத ஓர் இந்திரியம் அறியாது; ஆகையினாலே பஞ்செந்திரியங்களிடமாக ஆன்மா சிலைபெற்று விண்று, அன்றும் புலன் ஆய — பொருங்தப்பட்ட சக்தாதி விடயங்களை விசாரித்தறியுமிடத்து, அஞ்செழுத்தை ஒன்றறிதல் உள்ளதே ஆகில் அது நீ—பிரணவ பஞ்சாக்கரத்தைப் பொருங்தியலிகிறது ஒன்று உண்டே அதுவே கீயாகிய ஆன்மா, தனித்தனிகண்டு உள்ளால் அவை — அதுஅதுவாகப் பொருங்கியறி வது பஞ்செந்திரியங்கள், ஒன்று அல்லை — நீ அந்தப் பஞ்செந்திரியங்களிலே ஒன்றல்லை, ஓர்—விசாரித்தறிவாயாக என்றவாறு.

இனி, ஒன்றறித்து ஒன்றறியாதாகி உடன் மன்னி — ஓர் இந்திரியம் அறிந்த விடயத்தை ஓர் இந்திரியம் அறியாமல் ஜங்கும் தேகத்தில் தனித் தனியே சிலைபெற்று, அன்றும் புலனுய அஞ்செழுத்தை — அது அதுவாய் வந்து ஒன்றி ஜங்கதமுத்தாகிய அகாராதி அறிவைப்

பொருந்தின மனுது முதலான கரணங்களைக் கொண்டு ஒன்றறிதல் உள்ளதேயாகில் அது நீ — சத்தாதி விடயங்களைப்பதுக்கு ஒன்றிருங்ரும் அறிந்து புசித்து வருகிறது ஒன்று உண்டே அதுகாண்டு, கனித்தனி உண்டு உள்ளல் அவை ஒன்றல்லை ஓர் — விகற்பித்தறிகிற அந்தக்கரணங்களாற் பற்றி விகற்பியாமல் தனித்தனியே இருந்தறிகிற பஞ்சேந்திரியங்களில் ஒன்று அல்ல நீ : அவை உனக்கு வேறு என்றறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

பஞ்சேந்திரியங்களுக்கு வேறும் ஆன்மாவுண் டென்று கண்ட சீட்ஜை உன் அநுபவம் என்னென்று கேட்க, சத்தாதி ஐங்கு மனம் புத்தி ஆங்காரம் மூன்று மாக எட்டுங்கூடின சூக்கும் தேகமே அறிவது; வேறே ஆன்மா இல்லை என்று சொல்ல, சூக்கும் தேகம் ஆன்மா அல்ல; அதற்கு வேறும் ஆன்மா உண்டென்று மறுத்து உணர்த்துகிறோர்.

### நாலாஞ் சூரணி வருமாறு :

இனி, ஒடுக்கம் அறிதலின் ஆன்மா உளது என்றது. சூக்கும் தேகத்தைக் கொண்டு அறிகையினுலே அதற்கு வேற்ற ஆன்மா உண்டென்று சொல்லிற்கிற, அது எந்த ஏதுவினுலே? நனவின்கண் கனவுகண்டாம் என்றும் கண்டிலமென்றும் சிற்பது உளதாதலின் — ஆன்மா நித்திரை பண்ணி வீழித்த விடத்துக் கனவு கண்டோமோ? கண்டிலமோ? என்று மயங்கி சிற்கிற தொன்றுண்டு: ஆகையினுலே, அதுவே அவ்வான்மாவாய்ம் என்றது — அதனையே அவ்வான்மாவாம் என்று சொன்னது.

இனி, ஒடுக்கம் அறிதலின் ஆன்மா உள்ளது என்றது. நனவின்கட்ட கனவு கண்டாம் என்றும் கண்டிலம் என்றும் நிற்பது உள்தாழலின அதுவே அவ்வான்மாவாம் என்றது— நனவாகிய சாக்கிரத்தில் ஸின்ற ஆன்மா தூலதேகத்தை விட்டுச் சூக்குமதேகத்தூடனே கூடிக் கனவுகண்டும் அந்தத் தூலதேகத்தையும் விட்டுக் கேவலமாய் அறிவின்றிக் கிடந்தும் பின்பு சாக்கிரத்தானத்தல் வந்து நனவாகிய தூலதேகத்தையும் கனவுச் சூக்குமதேகத்தையும் தேகமின்றிக் கிடந்த கேல்லாதீதத்தையும் அறிந்து ஏற்கும் அறிவு ஒன்றுண்டு, ஆகையால், அதுவே நீயாகிய ஆன்மா என்று நாம் சிசான்னது என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

அவ்வுடலி னின்றுயிர்ப்ப வைம்போறிக் டாங்கிடப்பச் சேவ்விதி னவ்வுடலிற் சென்றடங்கி — அவ்வுடலின் வேறுண்று கொண்டு விளையாடி மீண்டத்தீன மாறலுடல் நீயல்லை மற்று.

(இ-ள்) அவ்வுடலில் நின்று உயிர்ப்ப — அந்தச் சரீரத்திலே பிராணவாயுவானது ஸின்று உச்சவாச சிச்சுவாசம் போகுமிடத்தும், ஐம்பொறிகள் தாம் கிடப்ப — கண்டு கேட்டு உண்டு உயிர்த்து உற்றறிந்து வருகிற பஞ்சேந்திரியங்களுங்கிடக்க, செவ்விதுன் அவ்வுடலில் சென்று அடங்கி — நீரே அந்தச் சரீரத்திலே ஆன்மா சாக்கிரம் சொப்பனம் சுமுத்து துரியம் தூரியாதீமாயுள்ள அஞ்சவத்தைப்பட்டு, அவ்வுடலின் வேறு ஒன்று கொண்டு — அந்தச் சரீரத்தைப் போலே வேறே ஒரு சூக்கும் தேகத்தை எடுத்துக் கொண்டு, விளையாடி —

யானையேறி மாலை குடக்கண்டு, மீண்டு அதனை மாறல் உடல் — மீளவும் அந்த விளையாட்டைவிட்டு நீங்கினது சூக்கும் தேவும், நீ அல்லை — நீ அந்தச் சூக்கும் தேவமல்லை, மற்று-நீ அந்தச் சூக்கும் தேவத்துக்கு வேறு என்றவாறு.

இனி, அவ்வுடலின் நின்று உயிர்ப்பா ஜம்பொறிகள் தாம்கிடப்ப—தூலதேகத்தினுர்குக் காவலாகப் பிராண வாயு நின்று உச்சவாச நிச்சவாசம் பண்ண அந்தத் தேகத்திலே ஐங்கு இந்திரியமும் அறிவின்றிக் கிடக்க, செவ்விதின் அவ்வுடலை சென்றடங்கி—தூலதேக நுதம் ஞானத்திலே சாக்கிரமாய் நின்ற ஆன்மா அந்தத் தூல தேகத்தை விட்டுக் கீழே கண்டம் இருதயம் நாயி என் நும் அவத்தைத் தானங்களையும் விட்டுக் கழித்து நேரே மூலாதாரத்தில் ஒன்றுந் தெரியாமல் கேவலாதீகமாய்க் கிடந்து பின்பு மேலேறித் தூரியத்தானம் சமூத்தித் தான மாகிய நாயி இருதயத்தையும் விட்டுச் சொப்பனத் தான மாகிய கண்டதுல் வந்து, அவ்வுடலின் வேறொன்று கொண்டு விளையாடி — அவ்விடத்திலே சூக்கும் தேகத்தைப் பொருந்தி யானையேறி மாலை குடக்கனவு கண்டு அருபவித்து விளையாடித் திரும்பவும் சாக்கிரமாகிய நுதம் ஞானத்தில்வந்து தூலதேகத்தைப் பொருந்தி, மீண்டு அதனை மாறல் உடல் நீ அல்லை மற்று — சூக்குமதேகத்தை விட்டுத் தூலதேகமாய் மாறி நின்று அந்த இவண்டு உடற் செய்தியும் கேவலத்தில் ஒடுங்கிக் கிடந்த செய்தியும் அறிந்து ஸ்ர்கும் அறிவு ஒன்றுண்டு: ஆகையால், அது காண் நீபாகிய ஆன்மா, சூக்குமதேகம் நீ அல்ல என்றறி வாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

சூக்குமதேகத்துக்கு ஆன்மா புறம்பு என்று கண்ட தீட்டீன் உன் அருபவும் என்னென்று கேட்கப் பிராண

வாயுவே அறிகிறது; அதற்கு வேறும் ஆன்மா இல்லை என்று சொல்ல, பிராணவாயு ஆன்மா அல்ல என்று மறுத்துணர்த்துகிறார்.

### ஐந்தாங்கு ரூணி வருமாறு :

இனி, கண்படில் உண்டிவிளையின்மையின் ஆன்மா உள்ளது என்றது — ஆன்மா கேவலப்பட்ட விடத்தும் பிராணவாயு உச்சவாச நிச்சவாசம் போகுமிடத்தும் சரீரத்துக்குப் புசிப்பும் தொழிலும் இல்லாதாகையினுடைல் அதற்கு வேறே ஆன்மா உண்டென்று சொன்னது; எந்த ஏதுவினுலே? ஒடுங்கினவிடத்து இன்பதுங்பம் சீவனம் பிரகிருக்கக் கு இன்மையின் — ஆன்மா கேவலப்பட்டவிடத் துச் சுகதுக்கங்களாகிய புசிப்பும் தொழிலும் பிரகிருதி மாயாசரீரத்துக்கு இல்லாதாகையினுலும், ஒடுங்காத விடத்து இனப் துங்பம் சீவியானிற்பது உள்ளாதவின் ஆன்மா சகலப்பட்ட விடத்துச்சுகதுக்கங்களாகிய புசிப்பும் தொழிலும் பிரகிருதி மாயாசரீரத்துக்கு உண்டாகையினுலும் அதுவே அவ்வான்மாவாம் என்றது—அதனினேயே அவ்வான்மாவாம் என்று சொன்னது.

இனி, ஆன்மா கேவலத்தில் ஒடுங்கினபோது பிராணவாயு நிற்கச் செய்தேயும் தேகத்துக்கு இன்பதுங்பம் புசிப்பும் தொழிலும் இல்லாதபடியினுலும் ஆன்மா ஒடுங்காமல் சாக்கிரத்தில் நின்றபோது தேகத்துக்குப் புசிப்பும் தொழிலும் உண்டாகையினுலும் பிராணவாயு சட்மே அல்லாமல் ஆன்மா அல்ல. இன்பதுங்பங்களைத் தூலித்துத்தடனே கூடியறிந்து நிற்பதே ஆன்மா என்று நாம் சொன்னது என்பது ஒர்ண்டுரை.

### உதாரண வெண்பா :

கண்டிய மிவ்வடலே காட்டோங்கக் காணுதே உண்டிவிளை யினறி யுபிரத்தலால் — கண்டறியும்

உள்ளம்வே றுண்டா யோடுங்கா துடனண்ணில்  
உள்ளதா முண்டிலினே யூன்.

(இ-ள்) கண்டு அறியும் இடுடலே — கண்டு கேட்டு உண்டு உயிர்த்து உற்றறிந்து வருகிற சரீரத்தினி டத்திவே, காட்டு ஒடுங்க — காட்டா சின்ற ஆன்மா கேவல்ப்பட்டவிடத்து, காணுதே-சரீரம் அறியவில்லையே, உண்டிலினே இன்றி உயிர்த்தலால் — பிராணவாயு உச் சுவாச சிச்சவாசம் போகுமிடத்தும் சரீரத்துக்குப் புசிப் புங் தொழிலும் இல்லாதாகயினுடே, கண்டறியும் உள்ளம் வேறு உண்டாய் — கண்டு கேட்டு உண்டு உயிர்த்து உற்றறிந்து வாராவின்ற ஆன்மா பிராணவாயு வுக்கு வேறுக உண்டாய், ஒடுங்காது உடல் கண்ணில்— ஆன்மா கேவலப்படாமல் சகலப் பட்ட விடத்து, உள்ள தாம் உண்டிலினே ஊன்—அந்தச் சரீரத்துக்குப் புசிப்பும் தொழிலும் உண்டாம் என்றவாறு.

1 இனிக், கண்டறியும் இவ்வுடலே காட்டொடுங்கக் காணுதே உண்டிலினே இன்றி உயிர்த்தலால் — இன்ப துங்பங்களை ஆன்மாவுடனே ஒற்றுமையாய் நின்று அறிக்கு தொழிற் செய்யும் உடலானது தனக்குக் காட்டி அறிகின்ற ஆன்மா கேவலத்தில் ஒடுங்கினபோது தேகம் புசிப்பும் தொழிலுமின்றிப் பிராணவாயு ஒடுங்காமல் நின்றும் ஒன்றும் அறியாமற்கிடக்கூயினுல், கண்டறியும் உள்ளம் வேறுண்டாய்—அந்தப் பிராணவாயுவுக்கு வேறுப் புப்பிராணவாயுவையும் அடக்கியும் விட்டும் அறிக்கு நிற்கும் ஆன்மா வேறே உண்டு, ஒடுங்காது உடல் கண்ணில் உள்ளதாம் உண்டிலினே ஊன் — ஆன்மா கேவலத் தில் ஒடுங்காமல் ஊனுகிய தேகத்துடனே கூடினபோது தேகத்துக்குப் புசிப்பும் தொழிலும் உண்டாகயால்

அப்பிராணவாயுவுக்கு வேறும் நின்று அறிகிற ஆன்மா உண்டென்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒர் உரை.

பிராணவாயுவும் ஆன்மா அல்லவென்று அறிந்த சிட்டீஸ் உன் அநுபவம் என்னென்று கேட்டத்; பிரமமே அறிகிறது, வேறே ஆன்மா இல்லை என்று சொல்லப் பிரமத்துக்கு வேறும் ஆன்மாவுண்டென்று மறுத்துளர்த்துகிறோ?

### ஆரூங் குரளி வருமாறு :

இனி, உணர்த்த உணர்தவின் ஆன்மா உளதென்றது — அறிவிக்க அறிந்து வருகையினுடை பிரமத்துக்கு வேறே ஆன்மா உண்டென்று சொன்னது: எந்த ஏதுவினாலோ? அவன் அறிந்தாங்கு அறிவன் என்று அறிவிக்க அறிந்து — சரீரம் நீ அல்ல அறிவென்று அறிவித்த விடத்திலே அறிவாயும், உபதேசியாய் நிற்பது உளதாதவின் — உபதேசிக்கப்பட்டு நிற்பதொன்று உண்டாகையினுடை, அதுவே அவ்வாண்மாவாம் என்றது — அதனையே அவ்வாண்மாவாமென்று நாம் சொன்னது.

இனி, உணர்த்த உணர்தவின் ஆன்மா உளதென்றது — அவன் அறிந்தாங்கு அறிவன் என்று அறிவிக்க அறிந்து உபதேசியாய் நிற்பது உளதாதவின் அதுவே அவ்வாண்மாவாம் என்றது. கர்த்தா ஞானுசாரிய ஞபமாய் எழுந்தருளிவந்து பக்குவமறிந்து அறிவிக்க அறிவித்தபடி அறிந்து உபதேசியாய் நிற்கும் அறிவு பிரமம் அல்ல, அதுவே ஆன்மாவாம் என்று நாம் சொன்னது என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

அறிந்து மறிவதே யாயு மறியா  
 தலிந்ததையும் விட்டங் கடங்கி — அறிந்த  
 தேதுவறிவு மன்றுத் மேய்கண்டா னேன்றின்  
 அதுவதுதா னென்னு மகம்.

(இ-ள்) அறிந்தும் அறிவதே யாயும் — சரீரம் தான் என்று அறிந்தும் சரீரம் நீ அல்ல அறிவு என்று அறிந்த விடத்திலே அறிவாகியும், அறியாது அறிந்ததை யும் விட்டு—அறியாமையினாலே அறிந்த சரீரத்தையும் விட்டு, அங்கு அடங்கி—அவ்விடத்திலே பஞ்சாவத்தைப் பட்டு, அறிந்தது எது அறிவும் அன்றாகும்—இப்படி அறிந்து வந்த அறிவெல்லாம் பிரமம் அல்லவாகும், மெய்கண்டான் ஒன்றின் — சத்தியத்தைத் தெரிசித்தவன் விசாரித்தறியு மிடத்து, அது அதுதான் என்னும் அகம்—அது நாம் அது நாம் என்றதெல்லாம் அது நாமல்ல அது நாமல்ல என்னும் ஆன்மா என்றவாறு.

இனி, அறிந்தும் அறிவதேயாயும் — ஆசாரியர் அறிவித்தபடி அறிந்தும் பின்னும் அறியவேண்டியதற்கு இச்சித்தும், அறியாது அறிந்ததையும் விட்டடங்கி — அறிந்ததையும் மறந்து மலமறைப்பில் அடங்கியும், அறிந்தது எது அறிவும் அன்றாகும் — இப்படி சினைந்தும் மறந்தும் வருகிற அறிவே ஆன்மா; அது மறவாமல் சர்வக்ஞனு யறிகிற பிரமம் ஆகாது, மெய்கண்டான் ஒன்றின் அது அதுதான் என்னும் அகம் — மெய்ம்மை அறிந்து உணர்த்துகிற காத்தா உயிர்க்குயிராய் ஸின்று உணர்த்துகிறதை யும் அறியாமல் தன் உண்மையையும் அறியாமல் பொருந்

தினதையெல்லாம் நான் என்று மயங்கி சிற்கிற அறிவே நீயாகிய ஆன்மா என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

பிரமம் நீஅல்ல என்று உணர்த்தக் கேட்ட ஒடினை உன் அநுபவம் என்னென்று கேட்க, தத்துவங்களை எல்லாம் ஒன்றுமிக்கூடினசமூகத்திலே ஓர் அறிவு பிரக்கிறது; ஆதீங்கில் தத்துவக் கூட்டமே அறிவது; வேறே ஆன்மா இல்லை என்று சொல்லத் தத்துவங்களுக்கு வேறும் ஆன்மா உண்டென்று மறுத்துணர்த்துகிறோர்.

### ஏழாங்கு சூரணி வகுமாறு:

இனி, மரயா இயந்திர தனுவினுள் ஆன்மா உன தென்றது — மாயையினுலே கட்டப்பட்ட சரீரத்திலே ஆன்மா உண்டென்று சொன்னது: எந்த எதுவினுலே? அவை தாம் வெவ்வேறு பெயர் பெற்று சிற்றலான் — அந்த முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் தனித்தனியே பெயர் பெற்று சிற்கையினுலே சொன்னது.

### உதாரண வெண்பா :

கலையாதி மண்ணெந்தங் காணில்லை மாயை  
நிலையாவாங் தீபமே போல — அலையாமன்  
ஊனத்தை முன்னுணர்ந்து நாடி வசூதனுவாம்  
தானத்தில் வேருசுந் தான்.

(இ-ள்) கலையாதி மண்ணெந்தங் காணில் அவை மாயை—பிருதிவி முதல் நாதம் ஈருக முப்பத்தாறு தத்து வங்களையும் விசாரித்தறியுமிடத்து அவை மாயா சம்பந்தம்: அதனுடைய சுபாவங்தான் எப்படி யென்னில்? நிலை

யாவாம் தீபமே போல நில்லாவாம் — நிலைமையில்லாத விளக்கைப் போல நில்லாவாம், அஸீயாமல் — அந்தத் தத்துவங்களைப் பொருந்தி அஸீயாமல், ஞானத்தை முன் உணர்ந்து — அநாதியிலேயுள்ள சிவஞானத்தை விசாரித்தறிந்து, நாடில் அது தனுவாம் — விசாரிக்குமிடத்து முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் உனக்குச் சரீரங்களாம், தான் அத்தில் வேறு கும் தான் — இங்கனம் சொல்லப்பட்ட தத்துவங்களுக்கெல்லாம் ஆன்மா வேறு என்றவாறு.

இனி, மாயா இயக்திரதனுவினுள் ஆன்மா உள்ளது என்றது அவைதாம் வெவ்வேறு பெயர் பெற்று நிற்ற வான் — கர்த்தா மாயாகாரியத்தினுலே யுண்டாக்கப்பட்ட சூக்கிரப்பாலையாகிய தேகத்திலே கூடி நிற்கிற கருவிக் கூட்டங்களெல்லாம் தனித் தனியே வேறு வேறு பெயர் பெற்று நிற்றவால் அவையெல்லாம் ஆன்மாவல்ல; வேறே ஆன்மா உண்டென்று நாம் சொன்னது.

கலையாதி மண்ணந்தம் காணில் அவை மாயை — கலை காலம் நியதி முதல் பிருதிவியந்தம் வரைக்குங் காணப்பட்ட முப்பத்தாறு தத்துவங்களையெல்லாம் விசாரித்தறிந்தால் அவையெல்லாம் மாயா காரியமாயிருக்கும்: நிலையாவாம் தீபமே போல இவையெல்லாம் கர்த்தா ஆன்மாவுக்குத் தேகமாய்க் கூட்டினதாயிருக்கும். அது ஏன் என்னில், இருட்டிலே காட்சியற்றுக்கிடந்த கண் கானும் பொருட்டு ஒருவர் விளக்கேற்றிக் காட்டுவது போல ஆணவா மலத்திலே மறைப்பட்டுக் கிடக்கிற ஆன்மாவுக்குக் கண்மு பலன்களையறிந்து புசிக்கும் பொருட்டுக் கூட்டினதாயிருக்கும். அஸீயாமல் ஞானத்தை முன்னுணர்ந்து நாடில் தனுவாம் — ஆசாரியர் அறிவித்த சிவஞானத்தை முன்னிட்டு அறிந்தால் அந்தக் கலாதி ஞானங்

கூடின தத்துவங்களைல்லாம் உனக்குத் தேகமாய்ச் சூரிய சிரணத்துக்குட்பட்டுக்கிடக்கிற விளக்குப்போல உனக்கு வேறுன சடமாய்க்காறும். தான் அக்தில்வேறுகும்தான்—அப்போது கீ உன்னைக் கலாதி ஞான, தேகத்துக்கு வேறு கக் காண்பாய் என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

முன்றுஞ்குத்திரம் அனுமானப்பிரமாணத்திலுல் ஆன்மா உண்டென்று உணர்த்திய கருத்து முற்றியது.

**முன்றுஞ்குத்திரம் பழையவுரை முற்றிற்று.**

இப்படி உணர்த்தியும் ஆன்மாவின் உண்மை அறியாமல் அகாராதி அறிவு கூடின அந்தக்கரணமே அறிவு தென்று சொல்லுகையால் அந்தக்கரணத்துக்கு வேறுப் ஆன்மா உண்டென்று உணர்த்துதற்கு நாலாஞ்குத்திரம் வருமாறு :

### **நாலாஞ்குத்திரம்**

அந்தக் கரண மவற்றினேன் றன்றவை  
சந்தித்த தான்மாச் சகசமலத் துணரா  
தமைச்சர சேய்ப்பநின் றஞ்சவத் தைத்தே.

(இ-ன்) அந்தக்கரணம் அவற்றின் ஒன்றன்று — ஆன்மா அந்தக்கரணங்களாயுள்ள மனை புத்தி ஆங்கார சித்தங்களிலே ஒன்றல்ல, அவை சந்தித்தது ஆன்மா — அந்த அந்தக்கரணங்களைப் பொருந்தி அறிந்து வந்தது ஆன்மா, அந்தக்கரணங்களைப் பொருந்தி யறிவானேன்? சகசமலத்து உணராது — ஆன்மாவை மலமானது சகசமாய் மறைத்துக்கொண்டு ஸ்ரீகையினுலே அந்தக்கரணங்களைப் பொருந்தினுவல்லது அறியச் செய்யாது. ஆனால்,

அந்தக் கரணங்களோ முதன்மை? அமைச்ச அரசு ஏய்ப்ப நின்று அஞ்சவத்தைத்தி ஏ— இராசாவும் மந்திரி யும் போலே நின்று ஆன்மா அஞ்சவத்தைப்பட்டு வரும் என்றவாறு.

இனி, என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்குரே எனின்? இதுவுமது—இந்தச் சூத்திரமும் மூன்றாண் சூத்திரத்திலே சொன்ன ஆன்மப் பிரகாசத்தையே உணர்த்துதலைக் கருதிற்று. மூன் நாம் உண் படன்று சொன்ன ஆன்மா நீ சொன்ன அந்தக்கரணங்களில் ஒன்றல்ல. அந்தக் கரணங்களோ ஆன்மாவைச் சந்தித்த கருவியாயிருக்கும். அவை வேண்டுவதேன்? என்னில், ஆன்மா சகசமலத்தினால் அறிவு மறைப்பட்டு விற்றலால் அதற்கு உணர்த்தும் பொருட்டு இராசாவுக்கு மந்திரிகள் வேண்டுவது போல உண்டானது. அந்தக் கரணத்தினால் அறிந்து புசித்து அதற்கு வேறும் ஆன்மா கேவல சகல சுத்தம் என்னும் மூன்றவத்தைப்பட்டு வரும்.

என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்குரே எனின்—இந்தச் சூத்திரம் என்னத்தைச் சொல்லத் தொடங்கிற்குரே எனின், இதுவுமது— இதுவும் ஆன்ம இலக்கணத்தையே சொல்லத் தொடங்கிற்று என்பது ஒர் உரை.

### இதற்கு முதற் சூரணி வருமாறு :

சன்டு, இவ்வான்மாவாவது அந்தக்கரணங்களாயுள்ள மனோபுத்தி ஆங்கார சித்தங்களின் ஒன்றன்று என்றது— இவ்விடத்துச் சொல்லப்பட்ட ஆன்மாவாவது அந்தக் கரணங்களாயுள்ள மனோபுத்தி ஆங்கார சித்தங்களின் ஒன்றல்ல என்று சொல்லிம்மே; அது எந்த ஏது

வினாலே? அவை தாம் பிரகாசமாய் கின்றே அப்பிரகாசமாய் நிற்றலால் — அந்த அந்தக்கரணங்கள் தாம் நீ பொருந்தின விடத்துப் பிரகாசமாகியும் அல்லாதவிடத்து அப்பிரகாசமாகியும் நிற்கையினுலே சொன்னது.

இனி, சன்டு இவ்வான்மா அந்தக்கரணங்களாயுள்ள மனே புத்தி ஆங்கார சித்தங்களில் ஒன்றின்று என்றது. அவை தாம் பிரகாசமாய் கின்றே அப்பிரகாசமாய் நிற்றலான் — இவ்விடத்திலே அந்தக் கரணங்கள் ஆன்மாவுடனே கூடினபோது பிரகாசமாயும் ஆன்மா கேவலத்தில் ஒடுங்கினபோது அவை அப்பிரகாசமாயும் நிற்றலால் அந்தக்கரணங்கள் ஆன்மா அல்லவென்று நாம் சொன்னது என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

மனமாதி யாவுணர்தன் மன்னு புலன்கண்  
மனமாதி மன்புலனி னல்லன் — மனமேல்  
உதித்தோன்றை யுள்ள முணர்த வதனில்  
உதிக்குங் கடற்றிரையை யோத்து.

(இ-ள்) மனமாதியால் உணர்தல் மன்னு புலன்கள்—மனம் முதலாகிய அந்தக் கரணங்களினுலே அறிந்து வருகிறது நிலைபெற்ற பஞ்சேந்திரியங்கள், மனமாதி மனபுலனின் அல்லன் — மனம் முதலாகிய அந்தக் கரணங்களோ நிலைபெற்ற பஞ்சேந்திரியங்களிலே ஒன்றல்ல, மனமேல் உதித்து ஒன்றை உள்ளம் உணர்தல் — மனம் முதலாகிய அந்தக் கரணங்களைப் பொருந்தி அதற்கு முதன்மையாக அறிந்து வருகிறது ஆன்மா : ஆன்மாவும் அந்தக் கரணங்களும் கூடின விடத்து ஆன்ம போதம்

சிவிக்கிறது எப்படி யென்னில்? அதனில் உகிக்கும் கடற்றிரையை ஒத்து-சமுத்திரத்திலே அலை யெழுகிறது போல ஆன்மாவினிடத்திலே போதம் சிவியாஸிற்கும் என்றவாறு.

இனி, மனமாதியால் உணர்தல் மன்னு புலன்கள்-சாக்கிரத்தில் மனம் புத்தி ஆங்கார சித்தங்களாகிய அந்தக் கரணத்தில் ஆன்மா தன்குணமாகிய உள்ளத்தைக் கொண்டு வேண்டிய விடய போகங்களை சிச்சயித்தறியும்; மனமாதி மனபுலனின் அல்லன் — அந்த அந்தக் கரணங்களுடனே கூடி அதுவதுவாய்ப்பொருங்கி விடயத்தை யறிக்காலும் ஆன்மா அந்தக்கரணத்தின் ஒன்றல்ல. ஆனால், ஆன்மாவை யறிகிறது எப்படி என்னில்? மனமேல் உதித்து ஒன்றை உள்ளம் உணர்தல் அதனில் உகிக்கும் கடற்றிரையை ஒத்து—மனம் முதலான அந்தக் கரணம் நான்கினும் உள்ளம் அதிவேகமாய் அதுவது வாய்க் கூடினின்று விடயத்தைப் பற்றி யறிவது எப்படி என்னில்? கடற்றண்ணீரானது கிரை வடிவாய்க் கூடி எழுவது போல் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

ஆனால் மனம் முதலான அந்தக் கரணம் நான்கினும் உள்ளம் ஒன்றாய் அதுவதுவாய்க் கூடி விடயத்தை அறிவ தெப்படி என்னில்:

### உதாரண வெண்பா :

சிந்தித்தாங்கு சித்தங் தேளியாதா மாங்காரம்  
புந்தியா யாய்ந்து மனமாகிப் — பந்தித்து  
வேவ்வேறு தானே துணிந்துள்ள மிவ்வேறும்  
அவ்வேறும் போதுபோ லாங்கு.

(இ-ள்) சிந்தித்தாம் சித்தமாய் ஸின்று ஒன்றைச் சிந்தித்தும், தெளியாதாம் ஆங்காரம்-ஆங்காரமாய் நின்று ஒன்றை விசாரியாமல் எழுந்தும், புந்தியாய் ஆய்ந்து — புத்தியாய் நின்று ஒன்றை விசாரித்தும், மனம் ஆகி பந்தித்தும் — மனமாய் நின்று ஒன்றைப் பற்றியும், வெவ்வேறு தானே துணிந்து உள்ளம் — இப்படிப் பற்றி சிச்சயித்து ஆங்காரித்து ஜூயிற்று அதுவதுவாய் அறிந்து வருகிறது ஆன்மா, இவ்வேரும் — இந்த அந்தக்கரணங்களுக்கு வேருய் இருக்கும். அது எப்படிப் போல? அவ்வேரும் போது போல் ஆங்கு — காலத்துக்கு வேருகிய பொழுதைப் போல என்றவாறு.

இனி, சிந்தித்தாம் சித்தமாய் நின்று விடயத்தைச் சிந்தித்தும், தெளியாதாம் ஆங்காரம் — ஆங்காரமாய் நின்று தெளியாமல் மயங்கியும், புந்தியாய் ஆய்ந்து — புத்தி ரூபமாய் நின்று விடயத்தை இன்ன தென்று ஆய்ந்தறிந்தும், மனம் ஆகிப் பந்தித்தும் — மன வடிவாகி விடயத்தைப் பற்றிப் பந்தப்பட்டும், வெவ்வேறு தானே துணிந்து உள்ளம் இவ்வேரும் — அந்தக்கரணம் நான்கினும் அதுவதுவாய் நின்று அறிந்தாலும் அவை களுக்கு வேருய், விளக்கும் கண்ணும் போலக் கூடி அறி வது ஆன்மபோதம். ஆனால், அந்த அந்தக்கரண வடிவாய் ஆன்மா நின்றதற்கு உவமானம் எப்படி என்னில், அவ்வேரும் போது போல் ஆங்கு—குரியனுனவன் ஒருதன்மையாயிருந்தும் கால வேற்றுமைகளுடனே கூடி அந்தக் கால வடிவாய் மந்தித்தும் தீட்சணமாயும் தோன்றுவதுபோல் என்றறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

விந்து ஞான வடிவாகிய அகாராதி ஜங்தெழுத் துணர்வும் அந்தக்கரணங்களைப் பொருந்தி ஆன்மாவின்

கன்மத்துக்கு சடான் விடய போகங்களை அறிவிப்பது எப்படி என்னில்? இது முன் சொன்ன கடவின் திரை போலக் கூடி ஸிற்கும் என்று உணர்த்துகிறார்.

### உதாரண வெண்பா :

அகார வுகார மகங்காரம் புத்தி

ம்கார மனஞ்சித்தம் விந்துப் — பகாதிவற்றை

நாத மூளவடிவா நாடிற் பிரணவமாம்

போதங் கடற்றிரையே போன்று.

(இ-ள்) அகார உகாரம் அகங்காரம் புத்தி — அகங்காரத்துக்கு அகாரமும் புத்திக்கு உகாரமும், மகாரம் மனம் — மனத்துக்கு மகாரமும், சித்தம் விந்து — சித்தத்துக்கு விந்துவும், நாதம் உளம் — உள்ளத்துக்கு நாதமும் நின்று காரியப்படுத்தி வரும், பகாத இவற்றை நாடில் பிரணவம் ஆம் — பகுக்கப்படாத இந்த அக்கரங்களை விசாரிக்குமிடத்துப் பிரணவ சொருபமாய் இருக்கும். ஆன்மாவும் அக்கரங்களும் கூடின இடத்து ஆன்மபோதம் சீவிக்கிறது எப்படி யென்னில்? போதம் கடல் திரையே போன்று—சமுத்திரத்திலே அலை எழுகிறது போல ஆன்மா விடத்திலே ஆன்மபோதம் சீவியா ஸிற்கும் என்றவாறு.

இனி, அகாரம் அகங்காரத்தையும் உகாரம் புத்தி யையும் மகாரம் மனத்தையும் விந்து சித்தத்தையும் பகுப்பாய்த் தோன்றுமல் அந்தக்கரண சொருபமாய் ஸிற்கிற உள்ளத்தை நாதமுங் கூடிக் கலங்கு நின்று விட யங்களிற் செலுத்தும். இந்த ஜுங்தெழுத்து முறைமையை யும் விசாரித்தறியில் சுத்தமாயையாகிய பிரணவசொருபமாயிருக்கும். இந்த ஜுங்தக்கர ஞானத்துடனேயும் ஆன்ம

போதம் கூடியறிகிறது எப்படி யென்னில்? கடற்றண் ணீரும் திரையும் போலக் கூடி சின்றறியும் என்றறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒருரை.

அந்தச் சுத்தமாயையிற் ரேன்றின ஜங்கு பிரணவஞானமும் பாசஞானம் அல்லவோ? அவை அந்தக்கரணங்களை அறிந்துகூடி ஆன்மாவுக்கு விடயத்தை எப்படி அறிவிக்கும் என்னில்? சிவஞானசத்தி பதிந்திருக்கிற பஞ்சகர்த்தாக்களாலே பிரேரிக்கப்படும் என்று உணர்த்துகிறோர்.

### உதாரண வெண்பா :

எண்ணில் வோங்காரத் தீசர் சதாசிவமா  
நண்ணிய விந்துவொடு நாதத்துக் — கண்ணிற்  
பகரயன்மா லோடு பரமனதி தேய்வம்  
அகரவுக ரம்மகரத் தாம்.

(இ-ள்) எண்ணில் ஒங்காரத்து — சினைத்தற் கரிதாகிய பிரணவ சொருபமாயிருக்கிற, அக்கரங்களுக்கு அகிதேதய்வம் கண்ணில் — அதிதேவதைகளை விசாரிக்கு மிடத்து, சசர் சதாசிவமா நண்ணிய விந்துவொடு நாதத்து — பொருங்தப்பட்ட விந்துவுக்கு மயேச்சரனும் நாதத்துக்குச் சதாசிவமும், பகர் அயன் மாலோடு பரமன் அகர உகர மகரத்து ஆம் — அகாரத்துக்குப் பிரமாவும் தகாரத்துக்கு விட்டுன்னுவும் மகாரத்துக்கு உருத்திரனும் அதிதேவதைகளாய் சின்று காரியப்படுத்தி வருவார்கள் என்றவாறு.

இனி, எண்ணில் ஒங்காரத்து ஈசர் சதாசிவமாம் நண்ணிய விந்துவொடு நாதத்து — அளவுபடாத ஒங்கார வடிவான நாதத்தைச் சதாசிவரும் விந்துவை மகேசுரரும், கண்ணில் பகர் அயன் மாலோடு பரமன் அதிதெய்வம் அகர உகர மகரத்தாம் — விசாரிக்கில் அகாரத்தைப் பிரமாவும் உகாரத்தை விட்டு னுவும் மகாரத்தை உருத் திருமாக ஜங்கு அதிதேவதைகளும் ஆன்மாவினுடைய கண்மத்தை அறிந்து பிரேரகப்படுத்துவர் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒர் உரையாம்.

ஆன்மா அறிவாயிருக்கப் பஞ்ச கர்த்தாக்கள் இங்ஙனம் சொன்ன பாசஞானத்தால் அறிவிப்பானேன்? என்னில், இவ்வான்மாவினுடைய இச்சாஞானக் கிரியை அஞ்சியிலே ஆன்மாவுடனே கூட உதித்த சகச மலத் தினால் மறைபட்டுக் கிடக்கையாற் பரமசிவனுடைய சிவசத்தி ஜங்கு அதிகார தேவதைகளிடத்திலும் பதிக்து நின்று கருணையினுலே பஞ்ச கிருத்தியங்களைப் பண்ணி ஆன்மாவுக்குள்ள மும்மலத்தையும் போக்கு மோட்சத்தைக் கொடுக்கு கீழித்தம் பந்தத்திற் பாச ஞானத்தினும் முத்தியிற் சிவஞானத்தினாலும் உணர்த்தி இரட்சிக்கும் என்று உணர்த்துகிறோர்.

இதற்கு, இண்டாஞ் சூரணி வருமாறு :

இனி, இவ்வான்மா சகசமலத்தினால் உணர்வின்று என்றது: என்பது இவ்விடத்திலே ஆன்மாவை ஆணவ மலம் சகசமாய் மறைத்துக்கொண்டு நிற்கையினுலே அறிவில்லையென்றுசொல்லிற்றே! அதுஎந்த ஏதுவினுலே? அதுதான் ஞானத்திரோதகமாய் மறைத்துக்கொடு நிற்றலான் என்பது—ஆன்மாவினுடைய அறிவு மலந்தான் மாறு பாடாக மறைத்துக்கொண்டிருக்கையினுலே சொன்னது.

இனி, இவ்வான்மா சகசமலத்தினால் உணர்வின் று என்றது. அதுதான் ஞான திரோதகமாய் மறைத்துக் கொடு நிற்றலான்—இவ்வான்மாவின் அறிவைஅனுதிசை யோகமாய்க் கூடாதீத்த சகசமலம் திரை போட்டது போல மறைத்து மயக்கிக்கொடுங்றலால் ஆன்மாவுக்குத் தானும் விளங்கி அறியும் அறிவில்லை என்று நாம் சொன்னது என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

மாயா தனுவிளக்காய் மற்றுள்ளங் காணுதேல்

ஆயாதா மோன்றை யதுவதுவாய் — வீயாத

வன்னிதனைத் தன்னுள் மறைத்தோன்றுங் காட்டம்போல் தன்னைமல மன்றனைத் ருன்.

(இ-ள) வீயாத வன்னிதனை தன்னுள் மறைத்து ஒன்றும் காட்டம் போல் — கெடாத அக்கினியைத் தன் னுள்ளே மறைத்துக் கொண்டு ஒன்றும் நிற்கிற காட்டத் தைப் போல, தன்னை மலம் அன்று அனைதல் தான்—ஆன் மாவை ஆணவ மலமானது அாதியே பொருங்சியிருக்கை யினுலே, மாயாதனு விளக்காய்—மாயா சரீரம் ஒரு விளக்காக, மற்று உள்ளம் காணுதேல் — அந்தச் சரீரத்துக்கு வேறுயிருக்கிற ஆன்மா பொருங்கி அறியாதிருந்தானே யானால், ஆயாதாம் ஒன்றை அது அதுவாய்—அது அதுவாய் ஒரு விஷயத்தையும் விசாரித்தறிய மாட்டாது ஆன்மா என்றவாறு.

இனி, மாயா தனுவிளக்காய் மற்று உள்ளம் காணுதேல் ஆயாதாம் ஒன்றை அது அதுவாய் — முன் சொன்ன விந்துஞானமும் கலாதிஞானமும் அந்தக்கரண

அறிவும் ஞானேந்திரிய அறிவும் ஆகிய இவை எல்லாம் கூடின மாயா தனுவாகிய பாச ஞானம் விளக்காளி போல ஆணவ மலத்தினுடைய காரியமான கேவல மறைப்பை நீக்க, அந்தப் பாசஞானவடிவாய் ஆன்மா கூடி நின்று சத்தாதி விடயத்தை அறிந்து அது அதுவாய் நின்று புசிப்பதன்றி மற்றப்படி தான்யக் கேவலத்தை விட்டு நீங்கி ஒன்றையும் அறியமாட்டாதென்று சொல்லக் கேட்ட சிடன் மாயாவாதக்கருத்தாய் மாயையே ஆவரணசத்தி வடிவாய் மறைக்கும். ஸீர் சொன்ன ஆணவ மலம் என்ற ஒன்றில்லை என்ன நீ கேவலத்தில் அறிவின் றிக் கிடந்து தேக்ததுடனே கூடின போது உண் இச்சாஞானக் கிரியை சீவிப்பதைப் பிரத்தியட்சமாய்க் கண்டி ருந்தும் மாயை மறைக்குமென்று அறியாது சொன்னாய். ஆணவ மலமே ஆன்மாவினுடைய அறிவை மோட்ச பரியந்தம் மறைக்கும். அதற்குத் திட்டாந்தம் எப்படி என்னில்? வீயாது வன்னிதனை தன்னுள் மறைத்து ஒன்றாகும் காட்டம் போல் தன்னை மலம் அன்று அணைதல் தான் — கெடாமலே அக்கினியானது தன்னுட்கிடக்கக் காட்டமானது கொழுந்தாய்த் தோன்றின நாள் முதல் வீறாய் உலாந்து ஒரு வர் கடைந்தெடுக்குமட்டும் அக்கினியை மறைத்து ஒன்றாய்க் கிடந்தது போல அாதி தொடுத்து ஆணவமலஇருளே ஆன்மாவை மறைத்துச் சுகசமாய்க் கிடக்கும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

இப்படி மறைப்பட்ட ஆன்மா தான் உண்டென்று தோன்றுகிறது எப்படி என்னில்? கர்த்தாவினுடைய கிருபையாகிய திரோதனசத்தி அாதி தொடுத்து அந்த மலத்துக்குள்ளேகூட நின்று மலத்தைப் பரிபாகப் படுத்தி நீக்கும் நிமித்தம் காரியப்படுத்த, அதனாலே ஆன்மாகேவல

சகல சுத்தம் என்னும் மூன்றவத்தைப்பட்டு மலத்தை விட்டு நீங்கி ஞானசொருபமாய்த் தோன்றும் என்று அவத்தை லட்சஸமுணர்த்துகிறோர்.

### மூன்றாவது குருமாறு :

இனி, இவ்வான்மா சாக்கிரம் சொப்பனம் சமூத்தி தூரியம் தூரியாதீதமாயுள்ளபஞ்சாவத்திதனுய் சிற்குமென்றது — என்பது இங்ஙனம் சொல்லப்பட்ட ஆன்மா அஞ்சவத்தைப்பட்டு வரும் என்று சொல்லிற்றோ | அது எந்த ஏதுவினாலோ? அதுதான் மல சொருபத்தின் மறைந்து அருப சொருபியாய் சிற்றலான் என்பது — ஆன்மா மலத்தினுடைய சொருபத்திலே மறைந்த ரூபமே சொருபமாய் சிற்கையினாலே சொன்னது.

இனி, இனி இவ்வான்மா சாக்கிரம் சொப்பனம் சமூத்தி தூரியம் தூரியாதீதமாகிய பஞ்சாவத்திதனுய் சிற்குமென்றது. அதுதான் மல சொருபத்தின் மறைந்து அருப சொருபியாய் சிற்றலான் — அநாதி கேவலத்தில் மறைப்பட்டுக் கிடக்கும் ஆன்மா காரண காரியமாகிய சகலாவத்தையினும் கேவலாவத்தையினும் மாறிமாறி அடைந்து வரும் இதில் கேவலப்பட்டருபசொருபியாய் சிற்கும் முறைமையை உணர்த்துகிறோர் என்றவாறு என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

ஒன்றைனையா மூலத் துயிரைனையு நாபியினில் சென்றைனையுஞ் சித்த மிதயத்து — மன்றவே ஜயைந்தா நன்னுதலிற் கண்டத்து வாக்காதி மெய்யாதி விட்டகன்ற வேறு.

(இ-ள) ஒன்று அணையா மூலத்து—ஒரு கருவி யும் பொருந்தாத மூலாதாரத்திலே புருட்னென்றும் பொருந்தா ஸிற்கும், உயிரணையும் நாபியினில் — நாபித் தானத்திலே பிராணவாயு ஒன்றும் பொருந்தா ஸிற்கும், சென்று அணையும் சித்தம் இதயத்து— இருதயத் தானத் திலே சித்தம் ஒன்றும் பொருந்தா ஸிற்கும், என்னுதவின் வாக்காதி மெய்யாதி—இலாடத்தானத்திலே பஞ்ச பூதத் தின் வழித்தாகிய ஞானேந்திரியங்களைந்தும் கன்மேந்திரியங்களைந்தும் ஆகப் பத்துக் கருவிகளும் பொருந்தா ஸிற்கும்.

இனி, ஒன்று அணையா மூலத்து—துரியாதீதத்திலே புருட்பாக்மாகும் ஆன்மா ஒழிய ஒரு கருவியும் பொருந்தாது, உயிர் அணையும் நாபியினில்—பிராணவாயு ஒன்றும் துரியத் தானமாகிய நாபியைப் பற்றி ஸிற்கும், சென்று அணையும் சித்தம் இதயத்து— சித்தம் ஒன்றும் சமுத்தித் தானமாகிய இருதயத்தைப் பற்றி ஸிற்கும், மன்றவே ஐ ஐந்தாம் நன்னுதவில் கண்டத்து வாக்காதி மெய்யாதி விட்டகன்று வேறு — சித்தம் நீங்கலாக அந்தக்கரணம் மூன்றும் பிராணவாயு நீங்கலாக வாயுக்கள் ஒன்பதும் சத்தாகி ஐந்தும் வசனதி ஐந்தும் ஆக இருபத்திரண்டு கருவியும் சொப்பனத்தானமாகிய கண்டத்தைப்பற்றி கிடக்கும் : ஞானேந்திரியம் ஐந்தும் கன்மேந்திரியம் ஐந்துமராகப் பத்துக் கருவியும் சாக்கிரத்தானமாகிய நுதலிடத்தைப் பற்றிக் கிடக்கும். இவை ஆன்மா கீழாலவத்தைப்படும் தன்மையில் இருபத்தைக்கு கருவியும் கிடக்கும் முறைமை சொன்னது. இனி, சுகலாவத்தைப்படும் தன்மையும் சுத்தாவத்தைப்படும் தன்மையும் உணர்த்துகிறார் என்பது ஒர் உரை.

இலாடத்தே சாக்கிரத்தை யெதிய வுள்ளாம்  
இலாடத்தே யெந்தவத்தை யெப்தும் — இலாடத்தே  
அவ்வவ லிந்திரியத் தத்துறைகள் கண்டதுவே  
அவ்வவற்றி ணீங்கலது வாங்கு.

(இ-ள்) இலாடத்தே சாக்கிரத்தை எய்திய உள்ளாம் — இலாடத் தானத்திலே ணின்று சாக்கிர முதல் அதீதம் சருக அஞ்சவத்தைப்பட்டு வந்த ஆன்மா, இலாடத்தே ஜங்தவத்தை எய்தும் — இலாடத் தானத்திலே தானே ணின்று அதீத முதற் சாக்கிரம் சருக அஞ்சவத்தை யும் பொருந்துவன், இலாடத்தே அவ்வவ இந்திரியத்து அத்துறைகள் கண்டதுவே-சாக்கிரத்தானத்திலே ணின்று அந்தங்த இந்திரியங்களை அறிந்து வந்த ஆன்மாவே, அவ்வ வற்றின் ணீங்கல் — அந்தங்த இந்திரியங்களை விட்டு ணீங்கினது, அது ஆங்கு — அது போலச் சுத்தத்திலே ஆன்மா அஞ்சவத்தைப்பட்டு வரும் என்றவாறு.

இனி, இலாடத்தே சாக்கிரத்தை எய்திய உள்ளாம் — கீழாலவத்தைப்பட்டு அறிவின்றிக் கிடங்த ஆன்மா சகலாவத்தைப்பட்டும் ணிமித்தம் மேல் நோக்கிப் புருட பாகமாய்த் துரியத்திற் பிராண்வாயுவுடனே கூடி இரண்டாய், சுமுத்தியில் சித்தத்துடனே கூடி மூன்றாய், சொப்பனத்தில் மனம் புத்தி ஆங்காரம் மூன்றும் வசனதி ஜங்தும் சத்தாதி ஜங்தும் வாயு ஒன்பதுமாக இருபத்தி ரண்டு கருவியிடனும் கூடி இருபத்தைந்தாய், சாக்கிரத்தில் ஞானேந்திரியம் கனமேந்திரியமான பத்துடனுங்கூடி முப்பத்தைந்தாய் மூன் கேவல சாக்கிரத்துக்குக் கூடாமல் ணின்ற சிவதத்துவம் அஞ்சம் வித்தியாதத்துவம் ஆறும் மாழுதங்கள் ஜங்துமாகப் பதினாறு கருவிகளுடனும்

கூடிச் சகலாவத்தைப்பட்டு நுதற்றுனமாகிய இலாட்க் கிலே நின்று பஞ்ச விடயங்களைக் கண்டு கேட்டு உண்டு உயிர்த்து உற்றறிந்து புசிக்கும். அந்தச்சாக்கிரத்திலேயும், இலாட்டத்தே ஜூங்கவத்தை எய்தும் — சாக்கிரத்திற் சாக்கிரம் சாக்கிரத்திற் சொப்பனம் சாக்கிரத்திற் சமுத்தி சாக்கிரத்திற்றுரியம் சாக்கிரத்திற்றுரியாதீதம் ஆகிய மத்தியாலவத்தைப்படும். இதில், அதீதமாவது ஒரு பொருளை வைத்து மறந்தது. துரியமாவது பிராண வாயுவுடனே கூடி நினைவுண்டானது. சமுத்தியாவது சித்தத்துடனே கூடி விசாரித்தது. சொப்பனமானது இருபத்திரண்டு கருவியுடனுங் கூடி அந்தப் பொருளை வைத்த விடம் சங்கேதகமாய்க் தோன்றுவது. சாக்கிரத்திற் சாக்கிரமாவது மற்றப் பத்துக் கருவியுங் கூடக் கூடிப் பொருள் வைத்த விடம் குலப்பட அறிவது. இந்த ஜூங்கவத்தையிலும் சுத்தாதி விடயங்களை மறந்தும் நினைத்தும் மாறிமாறிப் புசித்துவரும் இதற்கெல்லாம் சிவசத்தி கூடி நின்று சிவத்தத்துவம் ஜூங்கினாலும் வித்தியாத்தத்துவங்களைச் செலுத்திக் கண்மத்தின் வழியே இன்ப துன்பங்களை அறிவித்துப் புசிப்பிக்கும். கனவிலேயும் புசிப்பு உண்டானால் குக்கும் தேகத்தினாலே கூடித் திருவருட்பிரேரகத்தினாற் புசித்து வரும். இந்தச் சாக்கிர சொப்பனம் இரண்டும் சுத்தாவத்தையா மென்று அறிக். இப்படி அநாசி தொடுத்து மேட்சபரியங்கம் தேகக் கருவிகளுடனே கூடி மாறிமாறிப் பிறந்து கேவலப் பட்டுக் கிடந்த காலமெல்லாம் காரண கேவலம் என்று அறிக். இலாட்டத்கே அவ்வவ இந்திநியத்து அத்துறைகள் கண்டதுவே<sup>9</sup> அவ்வவத்தை நீங்கல் அது ஆங்கு — இனிச் சுத்தாவத்தையாவது இருவினையொப்பு மலபரிபாகம் பிறந்த அளவில் ஆசாரியர் அநுக்கிரகத்தினாலே பாச

ஞான பக்ஞானங்களை விட்டுச் சிவஞானத்துடனே கூடி நின்று அந்த இலாடத்தானத்திலே தானே முன் சொன்ன கேவலாவத்தையின் செய்தியும் சகலாவத்தையின் செய்தியும் அறிந்து தான் அதனேடும் கூடாமல் வேறு என்று அறிந்து நீங்கி ஸ்ரீபதேசுத்தாவத்தை, அதிலும் நின்மல சாக்கிர சின்மலசொப்பன சின்மலசமுத்தி நின்மல துரியம் நின்மல துரியாதீதம் ஆகிய அஞ்சவத்தையும் ஆசாரியர் அநுக்கிரத்தினால் அறிந்து ஆன்மா மோட்சத்தைப் பெறும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒரு உரை.

நாலாஞ் குத்திரம் அவத்தைக்கு வேறூய் ஆன்மா உண்டு என்று அறிவித்த கருத்து முற்றியது.

### நாலாஞ் குத்திரம் பழையவரை முற்றிற்று.

---

இப்படி அவத்தைத்தன்மை உணர்த்தக்கேட்ட தீடனை உன் அநுபவம் என் என்று கேட்க மாயாவாதக் கருத்தாய் மயங்கிப் பிரமத்துக்கு வேறூய் ஆன்மா என்பது ஒன்றில்லை. இங்னனம் சொன்ன முன்றவத்தையும் கண்டு நீங்கின அறிவு கடத்துக்குள் வளைபட்ட ஆகாயம் போலத் தேகத்தில் வளைபட்டு நின்ற அவத்தாத்திரய சாட்சியாகிய கூடத்தர் என்னும் பெயரையுடைய உடற்படு பிரமம் என்று சொல்ல, அது பிரமமல்ல, கர்த்தாவினுடைய உபகாரத்தினாலே சீவ்த்து வரும் ஆன்மா என்று மறுத்து உணர்த்துகிறூர். இதற்கு ஐந்தாம் குத்திரம் வருமாறு :—

## ஐந்தாஞ் சூத்திரம்

விளம்பிய வளத்து மெய்வாய் கண்மூக்  
களந்தறிந் தறியா வாங்கது போலத்  
தாந்த முணர்விற் தமியருள்  
தாந்தங் கண்ட பசாசத் தவவயே.

(இ-ள்) விளம்பிய உளத்து — இங்ஙனம் சொல்லப் பட்ட ஆன்மாவினுலே, மெய்வாய் கண் மூக்கு அளந்து அறிந்துஅறியா — மெய்வாய் கண் மூக்குச் செவிகளாகிய பஞ்சேந்திரியங்கள் அறிந்து காரியப்பட்டு வருமிடத்தும் ஆன்மாவினுலே அறிந்து காரியப்பட்டு வருகிறோம் என்று அறியச்செய்யாது, ஆங்கு அதுபோல — அந்தப் பஞ்சேந்திரியங்களைப்போல, தாம் தம் உணர்வில் தமியருள் — தனக்கெனச் சுயமே ஓர் அறிவில்லாத ஆன்மாவும் ஒப்பற்ற கர்த்தாவினுலே அறிந்து காரியப்பட்டு வருமிடத்தும் கர்த்தாவினுலே அறிந்து காரியப்பட்டுவருகிறோம் என்று அறியச்செய்யாது. கர்த்தாவினுலே அறிந்து காரியப்பட்டு வருகிறது எப்படியென்னில்? காந்தம் கண்ட பசாசத்தவவயே — காந்தத்தினுடைய சங்கிதானத்திலே இரும்பு காரியப்பட்டு வருகிறதுபோலக் கர்த்தாவினுடைய சங்கிதானத்திலே ஆன்மாக்களும் காரியப்பட்டு வரும் என்றவாறு.

— என்பது சூத்திரம் என்னுதவிற்கிறேவனின் — இந்தச் சூத்திரம் என்னத்தைச் சொல்லத் தொடங்கிற்கிறேனனின், இவ்வான்மாக்களிடத்துத் தமது முதலுபகாரம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இவ்விடத்திலே சர்வான்மாக்களுக்கும் தமக்கு முதன்மையாகிய கர்த்தா

தானே ஊட்டி உறக்கிக் கிடத்தி நடத்தி உபகரித்து வருகிற முதன்மையைச் சொல்லத் தொடங்கிறது.

இனி,—என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்குரே எனின்? இவ்வான்மாக்களுக்குத் தமது முதல் உபகாரமுணர்த்து தல் நுதலிற்று. நீ உடற்படு பிரமம் என்று சொன்ன ஆன்மாவினுலே சரோத்திராதி ஞானேந்திரியம் ஜங்கும் அந்த ஆன்மாவுடனே கூடி நின்று சத்தாதி விடயங்களை அறியச் செய்தேயும் அந்த இந்திரியங்கள் தம்மையும் அறியாமல் தம்முடனே ஒன்றுயக்கூடிசின்று அறிவிக்கும் ஆன்மாவையும் அறியாமல் நிற்பதுபோல நீ உடற்படு பிரமம் என்ற ஆன்மாவும் கர்த்தாஒற்றுமையாய் உயிர்க் குயிராய்க் கூடிசின்று கனமங்களை அறிந்து கூட்டி முடித்து அறிவுக்கறவாய் அறிவித்து சிற்க அந்த உபகாரத்தினுலே காந்தத்தின் சந்திதானத்தில் இரும்பு சீவிப் பதுபோல ஆன்மாவாகிய நீ செயற்பட்டு சிற்கச்செய்தே யும் அந்த உபகாரத்தையும் மறந்து தன்னையும் தலைவரையும் அறியாமல் நிற்கிறுய் என்பது ஒருகர.

இதற்கு முதற் சூனி வருமாறு :

ஈண்டு ஜெனார்வுகள் ஆன்மாவாலுணரும் என்றது. என்பது இவ்விடத்திலே பஞ்சேந்திரியங்கள் ஆன்மாவினுலே அறிந்து காரியப்பட்டுவரும் என்று சொல்லிற்றே! அது எந்த ஏதுவினுலே? அவற்றினால் ஆன்மா ஒற்றித்துக்காணின் அல்லது அவை ஒன்றையும் விடயியா ஆகலான்: என்பது ஆன்மாவானவன் பஞ்சேந்திரியங்களைப் பொருங்கி யறிந்தால்லது பஞ்சேந்திரியங்கள் ஒரு விடயத்தையும் அறியச் செய்யாதாகயினுலே சொன்னது.

இனி, இவ்விடத்தில் ஜந்துணர்வுகளாகிய சுரோத்தி ராதி ஞானேந்திரியங்கள் ஆன்மாவுடனே ஒற்றுமையாய் வின்று உணர்ந்து அறிவுதல்லது அவை ஒரு விடயத்தை யும் தாமாயறிந்து விடயியாதென்று நாம் சொன்னது என்பது ஒருரை.

### உதாரண வெண்பா :

ஐம்பொறியை யாண்டங் கரசா யுளாசிற்ப  
ஐம்பொறிக் ஞள்ள மறியாவாம — ஐம்பொறியிற்  
காணுதேற் காணுதூ காணுமுளங் காணுதேற்  
காணுகண் கேளா சேவி.

(இ-ன்) ஐம்பொறியை ஆண்டு — பஞ்சேந்திரியங்களையும் தனக்கடிமையாக ஆண்டு, அங்கு அரசாய் உளம் சிற்ப — அவ்விடத்திலே இராசாவைப்போலே ஆன்மா நிற்குமிடத்தும், ஐம்பொறிகள் உள்ளம் அறியாவாம் — பஞ்சேந்திரியங்கள் ஆன்மாவினுலே அறிந்து காரியப்பட்டு வருமிடத்தும் ஜாம் ஆன்மாவினுலே அறிந்து காரியப்பட்டு வருகிறோம் என்று அறியச் செய்யாது, ஐம்பொறியிற் காணுதேற் காணுதூ — ஆன்மாவும் பஞ்சேந்திரியங்களைப் பொருந்தினுல் அல்லது ஒரு விடயத்தையும் அறியச் செய்யாது. ஆனால், பஞ்சேந்திரியங்களோ முதன்மை? கானும் உளம் காணுதேல் — அறியவல்ல ஆன்மா பஞ்சேந்திரியங்களைப் பொருந்தி யறியாதிருந்தானேயானால், கானு கண் — கண் னுங்காணுது, கேளா சேவி — செவியும் கேளாது என்றவாறு.

இனி, ஐம்பொறியை ஆண்டு அங்கு அரசாய் உளம் நிற்ப ஐம்பொறிகள் உள்ளம் அறியாவாம் — ஐந்து

இந்திரியங்களையும் விடயங்களிற் செலுத்தி ஆண்டு கொண்டு அவைகளுக்கு இராசாவாய் ஆன்மா ஒற்றித்து நிற்கவும் அந்த ஜம்பொறிகள் ஆன்மாவை அறியாது. அப்படி இந்திரியங்களால் அறியப்படாமல் நிற்பதுவே பிரமம் என்று நீ சொல்லுவாயானால், ஜம்பொறியிற் காணுதேல் காணுதே—பிரமத்துக்கு இந்திரியங்களுடனே கூடி அறியவேண்டுவதில்லை. நீ பிரமமென்று சொன்னது ஆன்மாவாகையால் அது ஜம்பொறிகளுடனே கூடியல்லது தானுய் ஒரு விடயத்தையும் அறியமாட்டாமல் நிற்கிறது, காணும் உளம் காணுதேல் காணு கண் கேளா செவி— அந்த ஜம்து இந்திரியங்கள் தாழும் இந்த ஆன்மாக் கூடி நின்றுவன்றிக் கண்டு கேட்டு உண்டு உயிர்த்து உற்றமிய மாட்டா என்றறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒருரை.

இங்ஙனம் சொன்ன ஆன்மாவும் கர்த்தா ஒற்றுமையாய் நின்று கருவிகளையும் கூட்டிக் கண்ம பலன்களையும் அறிந்து கூட்டி உடன்பாடாய் நின்று உணர்த்த அறியும் என்பதற்கு.

### இரண்டாஞ் குரணி வருமாறு :

இனி, இவ்வான்மாத் தன்னுலே யுணரும் இந்திரியங்களைப்போல என்பது—இந்த ஆன்மாவினுலே அறிந்து காரியப்பட்டு வருகிற பஞ்சேந்திரியங்களைப் போல, தானுங் தன்னை யுணராது ஏற்றலான் என்பது—ஆன்மா வும் தன்னுடைய சுபாவத்தை அறியாமல் நிற்கையினுலே, இதுவும் தமது முதலாலே யுணரும் என்பது—ஆன்மாவும் தமக்கு முதன்மையாகிய கர்த்தாவினுலே அறிந்து காரியப்பட்டு வரும் என்று சொன்னது,

இனி, இவ்வான்மா தன்னுலே யுணரும் இந்திரியன் களைப்போல இதுவும் தம்மை உணராது ஸிற்றலால் இது வும் தமது முதலாலே யுணரும் என்றது — ஆன்மாவி னுலே அறிகிற இந்திரியங்களைப்போல இந்த ஆன்மாவும் தன்னையறியாது ஸிற்றலால் கர்த்தா ஒர் றுமையாய் நின்று அறிவிக்க ஆன்மாவி னுலே கருவிகளாகிய இந்திரியங்கள் அறிவதுபோல இந்த ஆன்மாவும் கர்த்தாவுக்குக் கருவியாய் நின்று அறியும் என்று அறிவாயாக. இப்படிச் சொல்லக்கேட்ட சிடன் மாயாவாதக் கருத்தாய்ச் சகல உலகமும் பிரமமே அறிந்து நடத்துகிறதென்று வேதம் சொல்ல நீர் ஆன்மாக்கள் அறிகிறதென்று சொன்னதென்ன என்று கேட்க, நீ வேதத்தின் அர்த்தம் அறியாமற் சொல்லுகிறோய் என்று மறுத்துணர்த்துகிறோர் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

மன்னுசிவன் சங்கிதியின் மற்றுலகஞ் சேட்டித்த  
தென்னு மறையி னியன்மறந்தாய் — சொன்னசிவன்  
கண்ணு வளம்வினையாற் கண்டறிந்து ஸிற்குங்காண்  
எண்ணுன் சிவனசத்தை யின்று.

(இ-ன்) மன்னு சிவன் சங்கிதியில் — விலைபெற்ற கர்த்தாவினுடைய சங்கிதானத்திலே, மற்று உலகம் சேட்டித்தது என்னும் மறையின் இயல் மறந்தாய் — உனக்கு வேறுயிருக்கிற பிரபஞ்சம் காரியப்பட்டு வரு மென்று வேதாகமங்கள் சொல்லுகிற முறைமையினையும் மறந்துவிட்டாய், சொன்ன சிவன் கண்ணு — சொல்லப் பட்ட கர்த்தாவினிடமாக, உளம் வினையால் — ஆன்மா வினுடைய வினைக்கு ஈடாக, கண்டறிந்து ஸிற்கும் காண-

கண்டு கேட்டு உண்டு உயிர்த்து உற்றறிந்து வரும் காண், எண்ணான் சிவன் அசத்தை இன்று — இப்பொழுது கர்த்தாவுக்கு அசத்தாகிய பாசத்தை விசாரித்தறிய வேண்டு வதில்லை என்றவாறு.

இனி, மன்னுசிவன் சங்கிதியில் மற்று உலகம் சேட்டித்தது என்னும் மறையின் இயல் மறந்தாய் — எங்கும் பரிபூரணங்கும் நிலைபெற்று நிற்கிற பரப்பிரமமாகிய பரமசிவன் சங்கிதானத்திலே உலக உயிர்களைவிட்டு அறிந்து சேட்டைப்படுமென்று வேதம் சொன்ன அர்த்தத்தை அறியாமல் மறந்துவிட்டாய், சொன்ன சிவன் — அந்த வேதங்களைச் சொன்ன சிவன், கண்ணு உளம் வினையால் கண்டறிந்து நிற்கும் காண்—உலகத்திலுள்ள சுகல ஆன்மாக்களுக்கும் ஒரு கண்ணுக நின்று தேகபோகங்களையறிந்து கூட்டிக்காட்ட ஆன்மாக்கள் அவரவர் கன்ம பலன்களைக்கண்டு புசிக்கும், இதுவன்றி, எண்ணான் சிவன் அசத்தை இன்று — அந்த ஆன்மாக்கள் புசிக்கும் பொய்ப் போகமாகிய உலக பதார்த்தங்களைக் கர்த்தாவாகிய பரமசிவன் தனக்கென்றறிய வேண்டுவதில்லை என்று அறிவாயாக என்றவாறு. ஆனால், அந்தச் சிவ சங்கிதானத்திலே நின்று கன்ம பலன்களைக் கண்டு புசிக்கும் ஆன்மாக்களைக் காண்பது எப்படி? என்னில், அதுமானப்பிரமாணத்தால் அறியலாமென்று உணர்த்துகிறூர் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வேண்பா :

வெய்யோ ஞேளியி லோங்கி விளங்காது

வெய்யோனை யாகாத மீன்போல — மேய்யவனிற்

கண்டுகேட்ட ஜெமீயிர்த் துற்றியு மைம்புலனைக் கண்டெனுய் மன்னுதலைக் காண்.

(இ-ள்) வெய்யோன் ஓளியில் ஒடுங்கி விளங்காது—ஆதித்தனுடைய சங்கதானத்திலே நடசத்திரமானது இருக்கிறதென்று விளங்கினதுமல்ல, இல்லையென்று பேரினதுமல்ல, ஆதித்தனுய்த்தான் போயிற்றோ? வெய்யோனை ஆகாத மீன்போல — ஆதித்தனையாகாத நடசத்திரங்களைப்போல, மெய்யவனில்—மெய்யவனுகிய ஆன்மாவினாலே, கண்டு கேட்டு உண்டு உயிர்த்து உற்றறியும் ஜம்புலனைக் கண்டு — கண்டு கேட்டு உண்டு உயிர்த்து உற்றுப் பொருங்கிவருகிற பஞ்சேந்திரியங்களையும் உனக்கு வேறென்றறிந்துவிட்டு, உடனுய் மன்னுதலைக்காண்—உன்னெனுங் கூடி நிலைபெற்றிருக்கிற கர்த்தாவை அறிவாயாக என்றவாறு.

இனி, சூரியனுடைய பிரகாசத்திலே நடசத்திரங்கள்· விளங்காமல் ஒடுங்கி நின்று சஞ்சரித்துக்கொண்டு சூரியனுகாமல் தனித்தனியே சிற்பதுபோல ஆன்மாக்களும் மெய்யவனுகிய கர்த்தாவை நுடைய ஞானப்பிரகாச சங்கதானத்திலே ஒடுங்கின்று அந்த ஞானங்காட்டக் கண்ம பலன்களைக் கண்டுங் கேட்டும் உண்டுமூயிர்த்தும் பரிசித்தும் சஞ்சரித்துக்கொண்டு சிற்கும். இப்படிக் கர்த்தாவீன் சங்கதானத்திலே ஆன்மாக்கள் கூடினின்று புசித்து சிற்கும் நிலைமையை அறிவாயாக என்றவாறு.

ஆனால், கர்த்தாவையன்றி ஞானசக்தி புறம்போ? என்னில், புறம்பாயிராது குணியும் குணமூய்ச் சூரிய னும் கிரணமும்போலச் சிவமும் சத்தியும் ஒன்றுயிருக்கு மென்று உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

அருளுண்டா மீசற் கதுசத்தி யன்றே  
 அருளு மவனன்றி யில்லை — அருளின்  
 றவனன்றே யில்லை யருடகண்ணூர் கண்ணுக்  
 கிரவிபோ னிற்குமர னேய்க்கு.

(இ-ள) அருள் உண்டாம் சுசற்கு — கர்த்தா  
 வுக்குக் கிருபையுண்டாம், கிருபையாவது எது? அது  
 சத்தி — அது கர்த்தாவினுடைய சத்தியாயிருக்கும்,  
 அந்தச் சத்திதான் எப்போது உள்ளது? அன்றே —  
 அநாதியிலே உள்ளது, அதுதான் பின்னமோ? அபின்ன  
 மோ? அருளும் அவன் அன்றி இல்லை — கர்த்தாவில்லை  
 யோ சத்தியில்லை, அருள் இன்று அவன் அன்றே இல்லை—  
 சத்தியில்லையோ கர்த்தாவில்லை, அதனுலே பிரயோசன  
 மென்னை? அருடகண்ணூர் கண்ணுக்கு — கிருபைக்கண்ணை  
 யுடைய ஞாதாக்கன் உளக்கண்ணுக்கு, இரவிபோல்  
 விற்கும் அரன் ஏய்ந்து — கண்ணையும் ஆதித்தணையும்  
 போலக் கர்த்தா இரண்டறப்பொருந்தி நிற்பன் என்ற  
 வாறு.

இனி, அந்த அருடசத்தியானது கர்த்தாவினுடைய  
 பேரறிவாகிய ஞானமாய் அநாதியிலே தொடுத்து ஒன்றூ  
 யிருக்கும். அந்த அருடசத்தியும் கர்த்தாவையின்றித்  
 தனியேயிராது: கர்த்தாவும் அந்த அருடசத்தியைவிட்டுத்  
 தனியேயிருக்கிறவரல்ல: மலங்தீர்ந்து ஞானச்கண் பெற்ற  
 ஆன்மாக்கஞ்குப்படலம் தீர்ந்த கண்ணுக்குச் சூரியனும்  
 கிரணமும் கண்ணிற் கலந்து எங்கும் பிரகாசமாய்த்  
 தோன்றி நிற்பதுபோல அந்தச்சிவமும் சத்தியும் கலந்து

நின்று பிரியாமல் தெரிசனை கொடுத்து நிற்பாக்கள் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒர் உரை.

ஐந்தாஞ் சூத்திரம் உடற்படு பிரமமே அறிவது என்று சொன்னதை மறுத்த கருத்து முற்றியது.

**ஐந்தாஞ் சூத்திரம் பழையவரை முற்றிற்று.**

---

இங்வனம் அறிவித்த அனுக்கிரக வசனங்களைக் கேட்ட சீடனை உன் அநுபவம் என்னென்று கேட்க, தத்துவங்களைல்லாம் சடமென்றும், என்னுலே செயற் படுகிறதென்றும் கண்டேன், என்னையன்றி வேறே நீர் சொன்ன சிவமும் சத்தியும் தோன்றக்காணேன் என்று பாசஞானவடிவாய் நின்று மயங்கிப் பிரமம் அன்றி ஆன்மா வேறே இல்லை என்று சொல்ல, நீ இந்த உலக மெல்லாம் கலந்து நின்றும் ஒன்றேயும் ஒட்டாமல் நிற்கிற பிரமம் ஆகாய்; உனக்கு வேறுய்ப் பிரமம் ஒன்று உண்டு என்றறிவாயாக என்று ஆரைஞ் சூத்திரம் உணர்த்துகிறோர். இதில் அநுபவம் தத்துவ தெரிசனம்,

### **ஆரைஞ் சூத்திரம்**

உணருக வசத்தெனி நுணரா தின்மையின்  
இருக்கிற ஸல்லது சிவசத் தாமென  
இரண்டு வகையி னிசைக்குமன் நுலகே.

(இ-ள்) உணர் உரு அசத்து — உன் அறிவினாலே சுட்டியறியப்பட்டதெல்லாம். அசத்தாய்ச் சடமாய் அழிந்துபோம், எனின் — என்று சொல்லுவீரானால்,

உணராதின்மையின் — என்னறிவினாலே சுட்டியறியப் படாத பொருளொன்று உண்டாமேயானால் அதனாலே ஆகிற பிரயோசனமென்ன? இரு திறன் அல்லது..... முயற்கோடு ஆகாயப்பூப்போல இல்லாத பொருளுமல்ல, சிவசத்தாமென இரண்டு வகையின் இசைக்கு மன உலகே — இந்த இரண்டு முறைமைகளினாலும் சத்தாகிய சிவமென்று நிலைபெற்ற அறிவான் மிக்க ஞாதாரிக்கள் திருவுளம்பற்றுவார்கள் என்றவாறு.

— என்பது குத்திரம் என்னுதலிற்குரேவெனின் — இந்தச் குத்திரம் என்னத்தைச் சொல்லத் தொடங்கிற்குரே எனின், சத்தும் அசத்தும் வரைசெய்து உணர்த்துதல் நுதலிற்று — சத்தாகிய சிவத்தையும் அசத்தாகிய பாசத்தையும் பகுத்துச் சொல்லத்தொடங்கிற்று,

இனி, நத்துவதெதரிசனீப்பட்டு நின்ற சீடன் ஸீர் சொல்லுகிற காத்தா என்னால் அறியப்படுகிறவரோ? என்னால் அறியப்படாதவரோ? என்று கேட்க, உன் அறிவினாற் சுட்டியறியப்பட்டதெல்லாம் அசத்தாய் அழிபொருளாய் அழிந்துபோம்: உன்னால் அறியப்படாத தெல்லாம் முயற்கோடு ஆகாயப்பூப்போல என்றுமில்லாத பொயிப்பொருளாம்: அந்த இரண்டு வகையும் அல்லாமலீருப்பது சிவ சத்தாகிய மெய்ப்பொருளென்று சத்தாகிய சிவத்தையும் அசத்தாகிய பாசத்தையும் வரைசெய்து உணர்த்துகிறோ என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

**இதற்கு, முதற் ஞானி வருமாறு:**

ஈண்டு அறிவினாலறியப்பட்ட சுட்டு அசத்தென்றது. இவ்விடத்திலே என் அறிவினாலே சுட்டியறியப்பட்ட தெல்லாம் அசத்தாய்ச் சடமாய் அழிந்துபோம் என்று

சொல்லிற்றே ! அது எந்த ஏதுவினுலே ? அவை தாம் பிரகாசமாய் நின்றே அப்பிரகாசமாய் நிற்றலான் — அந்தப் பிரபஞ்சத்தை நீ பொருந்தினவிடத்துப் பிரகாசமாயும் அல்லாதவிடத்து அப்பிரகாசமாயும் நிற்கையி னுலே சொன்னது.

இனி, இவ்விடத்தில் உன் அறிவினுலே சுட்டி யறியிப்பட்ட தேகாதிப் பிரபஞ்சமெல்லாம் ஆன்மாப் பொருந்தி யறிந்தபோது பிரகாசமாய் ஆன்மாக் கூடி யறியாதபோது அப்பிரகாசமாய்ச் சடமாயுங் கிடந்து அழிந்துபோகையால் உன் அறிவினுற் சுட்டியறியிப்பட்ட தெல்லாம் அசத்தாகிய பொய்ப்பொருளாய்க் கோன்றி யழிந்துபோமென்று நாம் சொன்னது என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

அசத்தறியாய் கேணி யறிவறிந்த தெல்லாம்  
அசத்தாகு மெய்கண்டா னுயின் — அசத்தலாய்  
நீரி வேழுத்து நிகழ்கணவும் பேய்த்தேரும்  
ஓரினவை யின்றுமா ரேப்பு.

(இ-ன்) அசத்து அறியாய் கேள் நீ — பொய்யைய் பொய் என்று அறியாதவனே ! நீ கேட்பாயாக, அறி வறிந்ததெல்லாம் அசத்தாகும் — உன் அறிவினுலே சுட்டியறியிப்பட்டதெல்லாம் அசத்தாய்ச் சடமாய் அழிந்துபோம், மெய்கண்டானுயின்-சத்தியத்தைத் தொகைத் தவன் விசாரித்தறியுமிடத்து, அசத்தலாய் — அசத்தாகிய பாசத்திலே ஒன்றல்லாதவனே, நீரில் எழுத்தும்-தண்ணீரிலே எழுதின எழுத்தும், விகழ் கனவும் — விளங்காங்கின்ற சொப்பனமும், பேய்த்தேரும் — ஊரா

நின்ற கானற்றேரும், ஓரில் — விசாரிக்குமிடத்து, அவை இன்று ஆம் ஆறு ஒப்பு — அவையில்லாத முறையை போல என்றவாறு.

இனி, அசத்தாகிய தோதிப் பிரபஞ்சத்தைப் பொய்யென்று அறியாமல் மெய்யென்று இருக்கிறவனே ! கேட்பாயாக, உன் அறிவினாற் சுட்டியறியப்பட்ட போரு ளெல்லாம் அசத்தாய் அழிந்ததுபோல் பொய்யாய்த் தோன்றும். நீ சிவஞானத்தைத் தெரிசித்த அதனால் அறிந்தாயாகில் நீயோ அந்த அசத்துப் பொருள்போல அழிகிறவனால்ல. அந்தந்தத் தோதிப் பிரபஞ்சமெல் லாம் உணக்கு எப்படிப் பொய்யாய்த்தோன்றும் என்னில், நீர்மேல் எழுத்துப்போலவும் கனவிற்கண்ட பொருள் போலவும் தன்னீர்போலத் தோன்றுகிற கானற்சலம் போலவும் பொய்யாய்த் தோன்றுமென்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

என் அறிவினாற் சுட்டியறியப்பட்ட பொருளெல் லாம் பொய்யாய் அழிந்துபோமானால் நீர் சொன்ன ஞான வடிவாகிய சிவத்தை அறிகிறது எப்படி ? என்னில், அறிகிற வகை இப்படி என்பதற்கு,

### இரண்டாஞ்சு ஞானி வருமாறு :

இனிப் பிரகாசத்தினுக்குப் பிரகாசிக்கவேண்டுவ தின்மையானும் — பிரகாசமாகிய கடப்படாதிகஞ்சுக்குப் பிரகாசிப்பிக்கவேண்டுவதின்மையானும், அப்பிரகாசத் தினுக்குப் பிரகாசமின்மையானும் — அப்பிரகாசமாகிய முயற்கோடு ஆகாயப்பூவிற்கு உண்டாந்தன்மை இல்லா தாகையினுலேயும், இவ்விரண்டு தன்மையுமின்றி — இந்த இரண்டு முறையைக்கஞ்சில்லாமல், வாக்கு மனதீத

கோசரமாய் நின்ற அதுவே — மனம் வாக்குக் காயங் களுக்கு எட்டாமல் கோசரித்துக்கொண்டு சிற்கி றபொருளே, சத்தாயுள்ள சிவம் என்று உணரற்பாற்று— சத்தாகிய சிவமென்று வீசாரித்தறியு முறைமையிலீடு யடைத்து என்றவாறு.

இனி, இனிப் பிரகாசத்தினுக்குப் பிரகாசிக்க வேண்டுவதின்மையானும் அப்பிரகாசத்தினுக்குப் பிரகாசமின்மையானும் இவ்வீரன்டு தன்மையுமின்றி வாக்கு மனதீத கோசரமாய் நின்ற அதுவே சத்தாயுள்ள சிவமென்று உணரற்பாற்று. பிரத்தியட்சமாய் இடைவீடாமல் அழிந்துகொண்டுவருவதே பிரகாசமாய் எங்குங் காட்டிக்கொண்டு நிற்கிற தேகாதிப்பிரபஞ்சத்தை நாம் பிரகாசித்துக் காட்டவேண்டுவதின்மையானும் அப்பிரகாசமாய் என்றுயில்லாத முயற்கோடு ஆகாயப்பூப்போல ஒரு காலமும் பிரகாசித்துத் தோன்றுவதின்மையானும் இந்த இரண்டு தன்மையுமின்றி இந்தத் தேகாதிப் பிரபஞ்சத்தை ஆன்மாக்களுக்காக உண்டாக்குவதற்காய்ச் சகல ஆன்மாக்களுடைய அறிவுக்கறிவாய் உயிர்க்குயிராய் ஆன்மாக்களுடைய மன வாக்குக் காயங்களுக்கு எட்டாத அதீதகோசரமாய்ச் சகங்களுக்கெல்லாம் ஆதாரமாய் என்றும் உண்டாய்ப் பிரமேயமாய்க் காணப்படுகிற பொருளே நாம் சத்தென்று சொன்ன சிவம் என்று அறிவாயாக என்பது ஒருரை.

### உதாரண வெண்பா :

எண்ணிய சத்தன் றசத்தன்று மென்றுவேன்  
கண்ணி யுளதேன்றன் மெய்கண்டான் — எண்ணி  
அறிய விரண்டா மசத்தாதல் சத்தாம்  
அறிவறியா மேய்சிவன்று ளாம்.

(இ-ங்) எண்ணிய சத்து அன்று — என் அறிவி னுலே சுட்டியறியப்பட்டதெல்லாம் சத்தாகிய சிவமல்ல அசத்தாகிய பாசம் என்றீர், அசத்து அன்றும் — என் அறிவினுலே சுட்டியறியப்படாததெல்லாம் அசத்தாகிய பாசமல்ல சத்தாகிய சிவம் என்றீர், என்றால் — என்று சொல்லுவீரானால், என் கண்ணி உளது என்றல் — என்னத்தைக் கருதியோ இப்படி ஒரு பொருள் உண் டென்று திருவுளம்பற்றினது, மெய்கண்டான் எண்ணி அறிய இரண்டாம் அசத்து — சத்தியத்தைத் தெரிகித்த வன் விசாரித்தறியுமிடத்து நீ என்றும் பாசமென்றும் இரண்டாயிருக்கும், ஆதல் — ஆகையினுலே, சத்தாம் — சத்தாகிய சிவமோ அப்படி இரண்டாயிராது, அறிவறியா மெய் சிவன் தாளாம் — உன் அறிவினுலே சுட்டியறியப் படாத சத்தியமானது கர்த்தாவினுடைய திருவடித் தாமரையாம் என்றவாறு.

இனி, எண்ணிய சத்தன்று அசத்தன்று ஆம் என்றால் — என் அறிவினால் காணப்பட்டதும் சிவமல்ல அறிவினால் காணப்படாததும் சிவமல்ல என்றால், என் கண்ணி உளது என்றல் — என்னத்தைக்கருதிச் சத்தாகிய சிவம் ஒன்றுண்டென்று சொன்னதென்று நீ கேட்கிறுயானால், மெய்கண்டான் எண்ணி அறிய இரண்டாய் அசத்தால்ச் சத்தாம் அறிவு அறியா மெய் சிவன் தான் ஆம் — முன் மெய் என்றிருந்த தோகாதிப் பிரபஞ்ச மெல்லாம் இப்போது பொய்யென்று உனக்கு வேரூய்த் தோன்றுமானால் அதற்கு வேரூகி நீங்கி ஸின்ற நீ ஆன்மாவாகிய சத்தாம்; இப்போது அந்த ஆன்மாவாகிய உனக்கும் பிரபஞ்சத்தை யெல்லாம் சத்தென்று காட்டிக் கொண்டு சிற்கிற ஞானமே சிவமாகிய சத்தாம்: அது-உன் அறிவினாற் சுட்டி அறியப்படாத மெய்யாய் சிற்குமென்று

சிவனுடைய பாத தாமரையை அறிந்துகொள்வாயாக என்றவாறு என்பது ஒர் உரை.

நீ சொன்ன சத்தாகிய சிவத்தை என் அறிவினுலே அறியப்படாமல் போனால் அவராலே எனக்குப் பிரயோச என்று கேட்க அவர் உன் அறிவினால் அறியப் படுகிறவர் அல்ல அவன் அருளாலே அவன் தாள்வணங்க வேண்டும் என்று உணர்த்துகிறோர்.

### உதாரண வெண்பா :

உணர்ப வசத்தாதல் ஒன்றுணரா தோன்றை  
உணருந் தானுணரா யாயின் — உணருமுனில்  
தானிரண்டா மெய்கண்டான் தன்னால் உணர்தலால்  
தானிரண்டாய்க் காணேன் நழி.

(இ-ள்) உணர்ப அசத்து — உன் அறிவினுலே சட்டி அறியப்பட்டதெல்லாம் அசத்தாய் சடமாய் அழிந்துபோம். அப்படி அழிந்துபோவானேன் ? ஒன்று உணராது ஒன்றை — ஒர் இந்திரியம் அறிந்த விடயத்தை ஒர் இந்திரியம் அறியாது, ஆதல் — ஆகையினுலே, அப்படி அறியாதிருப்பானேன் ? உணரும் நீதான் உணராயாகில் — விசாரித்தறிகிற நீ விசாரித்தறியாய் ஆகையினுலே, உணரும் உளில்தான் இரண்டாம் — அறிகிற நீ விசாரித்தறியவே நீயென்றும் பாசமென்றும் இரண்டாயிருக்கும், மெய்கண்டான் தன்னால் உணர்தலால் — சத்தியத்தைத் தெரிசித்தவன் கர்த்தாவினுடைய திருவருளினுலே விசாரித்தறியுமிடத்து, தான் இரண்டாய்க் காணுன் தமி — ஒப்பற்ற கர்த்தாவைத் தான் இரண்டாக்காணுன் என்றவாறு. அப்படிப் பெர்ருளைப் பாவிப்பன்.

இனி உணர்ப அசத்தாதல் ஒன்று உணராது—ஊன் அறிவினால் உனக்குக் கருவி என்று அறியப்பட்ட மனதிகரணங்களைவாம் அசத்தாகிய சடம்: ஆகையால் சிவத்தை அறிவித்தால் அறியமாட்டாது, ஒன்றை உணரும் நீதான் உணராய் ஆயின் — ஒன்றை அறிவித்தால் அறிகிற நீயும் சிவத்தை அறியாதேபோனால், உணரும் உனில்தான் இரண்டாம்—அந்த அசத்துக்கு வேரூய் காணப்படாமல் சின்ற சிவம் உனக்கும் அறியப்படாத வனைப் வேரூகி இரண்டுபடும், மெய்கண்டான் தன்னால் உணர்தலால் — இப்போது முன் ஒன்றும் அறியாமல் இருந்த நீ பாசத்தையும் உன்னையும் சிவத்தையும் அறிவிக்க அறிகையால் அந்தச் சிவஞானமாய் சின்றே அறிக்தாயானால் அப்பாசத்தை வேரூக அறிந்ததுபோலக் கர்த்தாவையும் வேரூக அறியலாமோவென்னில்? தான் இரண்டாய் காணுன் தமி — அப்படி இரண்டாய் அறியப்படாது அங்கியமாய் ஒன்றுய் சின்றே காணவேண்டும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

இங்ஙனம் சொன்ன உண்மை தெரியாமல் நீர் சொன்ன கர்த்தா எனக்குத் தொன்றவில்லை; அவரைப் பாவித்தறியலாமோவென்னில், பாவகத்துக்கு எட்டான் என்று மறுத்து உணர்த்துகிறோ என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

பாவகமேற் ருனசத்தாம் பாவனு தீதமெனிற்

பாவகமா மன்றென்னிற் பாழ்துவாம் — பாவகத்தைப் பாவித்த ருனென்னிற் பாவகமாங் தன்னருளாற் பாவிப் பதுபரமில் பாழ்.

(இ-ள்) பாவகமேல் தான் அசத்தாம் — உன் பாவணையாலே பாவிக்கப்பட்டதெல்லாம் அசத்தாய் சடமாய் அழிந்துபோம், பாவஞ்சிதமெனில்—என்னுடைய பாவணைக்கு எட்டாத பொருள் என்றே பாவிப்பன் என்று சொல்லுவையானால், பாவகம் ஆம் — அதுவும் உன்னுடைய பாவணையல்லவோ, அன்று என்னில்—என் பாவணையாலே பாவிக்கப்பட்ட பொருளும் அல்ல என் பாவணையினாலே பாவிக்கப்படாது ஆகையினாலே முயற் கோடு ஆகாயப் பூப்போல இல்லாத பொருளுமல்ல என்று பாவிப்பன் என்று நீ சொல்லுவையானால், பாழ் அதுவாம் — சூனியமாம், பாவகத்தை பாவித்தல் தான் என்னில் — அந்தப் பொருள் தானே வந்து ஆவரித்துக்கொள்ளும் என்று பாவிப்பன் என்று சொல்லுவையானால், பாவகம் ஆம் — அதுவும் உன்னுடைய பாவணைதான் அல்லவோ, பின்னைத்தான் எப்படி? தன் அருளால் பாவிப்பது பரம்கார்த்தாவினுடைய திருவருளைப் பொருங்கி பாவிக்கிறதே மேலானது, இல் பாழ் — இப்படி இல்லாததெல்லாம் பாழ் என்றவாறு.

இனி, பாவகமேல் தான் அசத்தாம் — நீ பாவித்து அறிகிறேனென்று சொல்லுகிறோயானால் உன்னால் சுட்டியறிந்ததெல்லாம் அசத்தாய் அழிந்துபோம், பாவஞ்சிதம் எனில் பாவகம் ஆம் — பாவகத்துக்கு எட்டாமல் நிற்பனென்று தியானிப்பேன் என்கிறோயானால் ஒரு பிரயோசனமும் அற விண்றதே உன் பாவகமாய்ப்போம், அன்றென்னில் பாழது ஆம் — பாவிக்கிற அறிவும் தோன்றுமல்பாவிப்பேன் • என்று சொல்லுகிறோயானால் அப்போது உனக்குக் கேவலாவத்தையானேன் என்றும் தெரியாத பாழாம், பாவகத்தை பாவித்தல் தான் என்னில் பாவகமாம் — இப்படி பாவிப்பமே என்ற என்னையே சிவ

மென்று பாவிப்பன் என்னில் அதுவும் உன்னுடைய போதத்தின் பாவகம்தான் அல்லவோ, பின்னை எப்படி என்னில்? தன் அருளால் பாவிப்பது பரமில் பாழ்— ஞானசத்தி அநுக்கிரகத்தினுலே சிவஞானத்துள் தற் போதம் தோன்றுமல் அடங்கி ஞாதுரு ஞான ஞேயம் தோன்றுமல் சிவமாய் நின்று சிவானுபவமாகிப் பேரின் பத்தைப் பெறுவதே ஆன்மாவுக்குப் பிரயோசனமாகிய மோட்சமாம், நீசொன்ன பாவகமெல்லாம் பிரயோசன மற்ற பாழ் என்றறிவராயாக என்றவாறு. ஆனால், என் அறிவுக்கு அலியப்படாமல் இரண்டற எப்படி நிற்பர் என்னில் இப்படி கீற்பர் என்று தீட்டாந்தமிட்டு உணர்த்துகிறார் என்பது ஒர் உரை,

### உதாரண வெண்பா :

அறிய விரண்டல்ல ணங்கறிவு தன்னுல்  
 அறியப் படானறிவி ணுள்ளான் — அறிவுக்குக்  
 காட்டாகி நின்றுளைக் கண்ணறியா மெய்யேன்னக்  
 காட்டா தறிவறிந்து கண்டு.

(இ-ன்) அறிய இரண்டு அல்லன் — உன் அறிவினுலே சுட்டியறிசிறதற்குக் கர்த்தா இரண்டாயிருக்கிற வனுமல்லன், ஆங்கு அறிவு தன்னுல் அறியப்படான் — அவ்விடத்திலே உன் அறிவினுலே சுட்டி அறியப்படுகிற வனுமல்லன், அறிவின் உள்ளான் — உன் அறிவுக்கற்வாயிருக்கிற கர்த்தா தான், அறிவுக்குக் கீட்டாகி நின்றுளை — அறிவுக்கு அறிவாய் நின்று காட்டிக்கொண்டு நிற்கிற கர்த்தாவை, அறியாதிருப்பானேன்? கண் அறியா மெய் என்ன — கண்ணை அறியாத அவயவங்களின்ப்போல,

காட்டாது அறிவறிந்து கண்டு — உன்னைப் பேதமாக இரண்டாகிக் காட்டாத அறிவை அறிந்து கண்டுகொள்வாயாக என்றவாறு.

இனி, அறிய இரண்டு அல்லன் — சீ அறிவதற்கு உனக்கு வேறுகி இரண்டாயிரான், ஆங்கு அறிவு தன்னால் அறியப்படான் அறிவின் உள்ளான் — ஆனதினால் உன் அறிவினால் சுட்டி அறியப்படான்: உன் அறிவுக்குள்ளே அறிவாய் நிற்பன், அறிவுக்காட்டாகி நின்றுள்ளே — அப்படி உனக்கு அறிவுக்கு அறிவாய் உயிர்க்குயிராய்ச் சகலமும் அறிவித்துக்கொண்டு நிற்கிற கர்த்தா உனக்குத் தோன்றுமல் நிற்கிறது எப்படி என்னில்? கண் அறியாமெய் என்ன காட்டாத அறிவு அறிந்து கண்டு — உன் மூடைய சரீரமாகிய கால் கை முதலான அவயவங்கள் உன் கண்ணுணது காட்ட ஓர் இடத்துக்குருமி அறிந்தும் நடந்தும் ஒடியும் பதார்த்தங்களிருக்கிற விடத்தை அறிந்து எடுத்து சந்தும் ஒருவனுடனே பேசியும் தொழிற் பட்டிருந்தவிடத்தும் அவையெல்லாம் உன் கண்ணே அறியாமல் இருப்பதுபோல கர்த்தாவினுலே செயற்பட்டிருக்கிற நீடியும் கர்த்தாவை இவரென்று அறிந்து காட்டமாட்டாய் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

ஆனால், சீர் சொன்ன கண் கால் கை முதலான சரீரம் சடமல்லவோ? அப்படி நான் சடமல்லவே ஆன தினுலே என் அறிவு வேறே சிவனறிவு வேறே இரண்டாய்த் தோன்றக்காணுமே, ஓர் அறிவாயல்லவோ தோன்றுகிறது என்று சொல்ல இப்போதுதேகத்துடனே கூடாமல் உன் அறிவை அடக்கிக் கர்த்தாவினுடைய அறிவேப்ரகாசித்து நிலையாய் நிற்கிறது என்று உணர்த்துகிறது என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

அதுவென்னு மொன்றன் டதுவன்றி வேறே  
அதுவென் றறியறிவு முண்டே — அதுவென்  
றறிய விரண்டல்ல ஞங்கறிவு ணிற்றல்  
அறியுமறி வேசிவமு மாம்.

(இ-ன்) அது என்னும் ஒன்று அன்று — அது  
இது என்று சுட்டியறிகிறதற்குக் கர்த்தா ஒன்றல்ல,  
அது அன்றி வேறே — அது அல்லாமலும் வேறே, அது  
என்று அறி அறிவும் உண்டே — அது இது என்று சுட்டிய  
யறிந்து வருகிற ஆன்மா ஒன்றுண்டே, அது என்று அறிய  
இரண்டல்லன் — ஆன்மாவினுலே சுட்டியறிகிறதற்குக்  
கர்த்தா இரண்டாயிருக்கிறவனல்லன், ஆங்கு அறிவுள்  
நிற்றல் — அவ்விடத்திலே உன் அறிவுக்கறிவாயிருக்கிற  
கர்த்தாதான், அறியும் அறிவே சிவமும் ஆம் — கர்த்தா  
வையறிகிற அறிவே சிவமுமாம் என்றவாறு.

இனி, அது என்னும் ஒன்றன்று — அந்தச் சிவ  
மானது அது இது சிவமென்று தேடி நிற்கிற உன்னறிவு  
ஆகாது, அது அன்றி வேறே — அப்படித் தேடுகிற  
அறிவையுடைய உனக்கு வேறுயே இருக்கும், அது என்று  
அறி அறிவும் உண்டே — அது என்று தேடுகிற மட்டும்  
உன்னையும் புறம்பென்றே சொல்லப்படும், அது என்று  
அறிய இரண்டல்லன் — தற்போதம் ஒடுங்க நான் என்  
கிற உன்னை இழந்து சிவமாகியே ஏன்றுயானால் உனக்கு  
அதுவென்று சுட்டியறிய இரண்டாயிரான், ஆங்கு  
அறிவுள் நிற்றல்—உன்னுடைய அறிவாகியே இரண்டற  
நிற்பன் அப்போது, அறியும் அறிவே சிவமும் ஆம் —  
அப்படி ஆன்மபோதம் தோன்றுமல் சிவாநுபவம் ஒன்றை

யும் அறிந்து கிற்கிற உன்னையே அந்தச் சிவமென்று சொல்லவாம் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒருரை.

ஆரூஞ் குத்திரம் சத்தாகிய பதியையும் அசத் தாகிய பாசத்தையும் பிரித்தறவித்த கருத்து முற்றியது என்பது ஓர் உரை.

### ஆரூஞ் குத்திரம் பழையவுரை முற்றியு.

---

முன் சொன்ன ஐந்தாஞ் குத்திர முடிவில் தத்துவ தெரிசனைப்பட்டு நின்ற சீடன் இந்த ஆரூஞ் குத்திரம் கேட்ட முடிவில் தத்துவசத்திப்பட்டுப் பாசத்தை வேறுகக் கண்டு நீங்கி முன்பு தேகமே தானுய்த் திரிவுபட்டு நின்றதுபோல, இப்போது பிரமமாகிய பதியே தானுகத் திரிவுபட்டுக் கடமுடைந்தாற் கடத்துக்குள் வணைபட்ட கடாகாசமும் எங்கும் வியாபகமாய் நிற்கிற ஆகாசமும் ஒன்றூய்த் தோன்றுவதுபோலத் தன்னைக் கண்டு நானே சகத்துக்கு வேறுய்ப் பரிபூரணமாய் நிற்கிற அகண்டப் பிரமமென்றும் எனக்கு வேறுய் நீர் சொல்லுகிற ஆன்மா இல்லையென்றும் முன் பிரமம் ஒன்று என்றே சொன்ன வன் பாசமும் பதியும் என்று இரண்டு சாதியுண்டென்று உடன்பட்டுச் சொல்லக்கேட்ட ஆசாரியர் நீ அகண்டப் பிரமமாகிய சிவமல்ல: உன்னைத் தேகத்துக்கு வேறுய்க் காட்டுகிறோம் என்று ஏழாஞ் குத்திரம் உணர்த்துகிறூர்.

## ரழாஞ் சூத்திரம்

யாவையுஞ் குளியஞ் சத்தெதி ராதலீற்  
சத்தே யறியா தசத்தில தறியா  
திருதிற னறிவுள திரண்டலா வான்மா.

(இ-ன) சத்து எதிர் ஆதலில் — சத்தாகிய் சிவம் எதிர் ததவிடத்து, யாவையும் குளியம் — சர்வமும் நாசமாம், சத்தே அறியாது — சத்தாகிய சிவத்துக்குப் பொய்யைப் பொய்யென்று விசாரித்தறிய வேண்டுவதில்லை, அசத்து இலது அறியாது — அசத்தாகிய பாசம் சடமாகையினுலே ஒன்றையும் அறியமாட்டாது, இரு திறங் அறிவு உளது இரண்டலா ஆன்மா — சத்தாகிய சிவத்தையும் அசத்தாகிய பாசத்தையும் விசாரித்தறிந்து இந்த இரண்டும் அல்லாமல் ஸ்ரித்திரது ஆன்மாவாம் என்றவாறு.

— என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்கேற எனின் — இந்தச் சூத்திரம் என்னத்தைச் சொல்லத் தொடங்கிற்கேற எனின், மேலதற்கோர் புறக்கை யுணர்த்துதல் நுதலீற்று. சத்தாகிய சிவத்துக்கும் அசத்தாகிய பாசத்துக்கும் அடுத்த சதசத்தாகிய ஆன்ம இலக்கணத்தையே சொல்லத் தொடங்கிற்று.

ஈண்டுச் சத்தினிடத்து அசத்துப் பிரகாசியாது என்றது — இவ்விடத்திலே சத்தாகிய சிவத்தின் முன்னே அசத்தாகிய பாசம் ஸில்லாதென்று சொல்லிற்கே! அது எந்த ஏதுவினுலே? மெய்யினிடத்துப் பொய் அப்பிரகாசமாய் ஸ்ரீரலான் — மெய்யாகிய சத்தியத்தின் முன்னே பொய்யாகிய அசத்தியம் ஸில்லாது ஆகையினுலே சொன்னது.

இனி, என்பது குத்திரம் என்னுதலீற்றேவனின்? மேலதற்கோர் புறக்கடியுரைத்துதல் நுதலீற்று. சத்தாகிய சிவத்தின் மூன்பு அசத்தாகிய பாசமெல்லாம் எதிர் நில்லாதத்தினால் அப்பாசத்தைப் பொய்யென்று கர்த்தா அறியவேண்டுவதில்லை. அந்தக் கர்த்தாவை அவர்முன் தோன்றுத சூனியமாகியபாசம் அறியவேண்டுவதில்லை. ஆனதினால், இப்போது பாசத்தையும் சிவத்தையும் அறிவிக்க அறிகிற அறிவொன்றுண்டு. ஆகையால், அதுவே ஆன்மாவாகிய நீயாம்.

**இதற்கு, முதற் குரணி வருமாறு :**

எண்டுச் சத்தினிடத்து அசத்துப்பிரகாகியாதென்றது மெய்யினிடத்துப் போய் அப்பிரகாசமாய் சிற்றலான் இவ்விடத்திற் சத்தாகிய சிவத்தின் மூன் அசத்தாகிய பாசம் பிரகாகித்துத் தோன்றுதென்று நாம் சொன்னது. எந்த ஏதுவினுலே? என்னில், மெய்யாகிய சத்தியத்தினிடத்திலே அசத்தியமாகிய போய் அப்பிரகாசமாய் சிற்கிறதினால் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

**உதாரண வெண்பா :**

அங்கிய மிலாமை யாற்கோன் றுணர்வின்றும்

அங்கியி லானசத்தைக் காண்குவனேல் — அங்கியமாக் காணு னவன்முன் கதிர்முன் னிருள்போல மாணு வத்தின்மை மற்று.

(இ-ள்) அங்கியம் இலாமை அரற்கு ஒன்று உணர்வின்றும் — ஆன்மாவுக்கு அங்கியமாயில்லாமல்

அங்கியமாயிருக்கிற கர்த்தாவுக்கு ஒன்றை விசாரித் தறிய வேண்டுவதில்லை, அங்கியமிலான் அசத்தை காண்குவனேல் — அங்கியமில்லாமல் அங்கியமாய் நிறைந் திருக்கின்ற கர்த்தா அசத்தாகிய பாசத்தைக் கானு மிடத்து, அங்கியமா கானுன் — இரண்டாகக் கானுன், அது எப்படிப்போல? கதீர் முன் இருள்போல — ஆதித் தன் முன்னே அந்தகாரம் நில்லாததுபோல, மானு — பின்னாய்! அவன் முன் அசத்தின்மை மற்று — கர்த்தா வினுடைய சங்கிதானத்திலே அசத்தாகிய பாசம் நில்லாததும் இந்த முறைமைத்தாம் என்றவாறு.

இனி, அங்கியமிலாமை அரற்கு ஒன்று உணர் விண்றும் — கர்த்தா பிரபஞ்சத்துக்கு அங்கியமாயிராமல் அங்கியமாய் நிற்றலால் பாசம் ஒன்று உண்டென்று நாதனமாய் அறியவேண்டுவதில்லை. ஆனால், அந்தப் பிரபஞ்சமாகிய பாசம் கர்த்தாவினிடத்திலே அங்கியமாயிருத்தலால் கர்த்தாவும் அறிந்து கூடியிருப்பன் என்னில், அங்கியமா கானுன் — அப்படியிருந்தாலும் பாசத்தைக் கர்த்தா அறியவேண்டுவதில்லை. ஆதெப்படி? அவன் முன் கதீர் முன் இருள்போல — சூரியன் சங்கிதானத்திலே இருளைச் சூரியன் அறியாததுபோல, மானு அசத்தின்மை மற்று — சீடனே! பாசத்தையும் கர்த்தா அறியாமலிருப்பது இப்படி என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒருரை.

இனி, அந்த அசத்தாகிய பாசம் கர்த்தாவை அறியமாட்டாது என்பதற்கு,

**இரண்டாஞ் ரூணி வருமாறு :**

இனி அசத்தினுக்குணர்வின்று என்றது. அசத்தாகிய பாசத்திற்கு அறிவில்லையென்று சொல்விற்றே; அது எந்த ஏதுவினுடேலே? அதுதான் நிருபிக்கில் இன்றுக்கான் — அது மெய்தான், விசாரிக்குமிடத்து இல்லாதாகையினுடேலே சொன்னது.

இனி, இனி அசத்தினுக்கு உணர்வின்று என்றது அதுதான் நிருபிக்கில் இன்றுக்கான். அசத்தாகிய பாசம் சடம் ஆகையால் கர்த்தாவை அறியும் அறிவு அதற்கில்லை என்று நாம் சொன்னது. எந்த ஏதுவினுடெலன்னில், அப்பாசமாகிற பிரபஞ்சமெல்லாம் சிவஞானத்தினுடேலே தீர்க்க மாய் விசாரித்து நிருபித்துப் பார்க்கில் இல்லாத பொய்யாய்த் தோன்றும் என்பதனால் என்று அறிவாயாக.

### உதாரண வெண்பா :

பேய்த்தேர்ந் ரென்றுவரும் பேதைக்கு மற்றஜெந்த  
பேய்த்தே ரசத்தாகும் பெற்றிமையின் — வாய்த்ததளைக்  
கண்டுணர்வா ரில்வழியிற் காணு மசத்தின்மை  
கண்டுணர்வா ரில்லதெனக் காண்.

(இ-ன்) பேய்த்தேர் ஸீர் என்று வரும் பேதைக்கு—  
அதிவேகமாய் ஊரானின்ற கானற்றேரைத் தண்ணீ  
ரென்று கருதி வருகிற அறிவில்லாதவனுக்கு, மற்று  
அணைந்த பேய்த்தேர் அசத்து ஆகும் பெற்றிமையின் —  
மிளவும் பொருந்தப்பட்ட கானற்றேர் பொய்யாய்ப்பேரன  
முறைமை போல, வாய்த்ததளை — வாய்த்த தேகாதிப்  
பிரபஞ்சத்தை, கண்டு உணர்வார் இல்வழியில் காணும்  
அசத்தின்மை—மெய்யென்று காட்டியறிகிற பேர்களுக்கு

மெய்யாயிருக்கும், கண்டு உணர்வார் இல்லதெனக் காண் — பொய்யென்று சுட்டியறிகிற பேர்களுக்குப் பொய்யாயிருக்கும் என்றவாறு.

இனி, பேய்த்தேர் நீர் என்று வரும் பேதெக்கு — பேய்த்தேராகிய கானலீத் தண்ணீர் என்று கருதிக் குடிக்கச்சென்ற பேதெக்கு, மற்று அணைந்த பேய்த்தேர் அசத்தாகும் பெற்றமையின் — அவன் தீர்க்கமாய் விசாரித்தறிந்தபோது அது தண்ணீராகாமற் பொய்யாய்ப் போன முறைமைபோல, வாய்த்தத்தனை கண்டுணர்வார் இல்லழியில் காணும் அசத்து — இங்ஙனம் சொன்ன திட்டாந்தம்போலப் பிரமாதிகள் வாழ்க்கை முதலாகிய சகல பிரபஞ்சமும் பாசபந்திகளுக்கு மெய்போலக் காணும், இன்மைகண்டு உணர்வார் இல்லதெனக் காண்பாச மயக்கமின்றிச் சிவஞானத்தினால் தீர்க்கமாய் விசாரித்தறிகிற நீ பிரமமல்ல ஆன்மா என்று அறி என்ற வாறு என்பது ஓர் உரை.

### இதற்கு முன்னாங்குராணி வருமாறு :

இனி, இருதிறன் அறிவுளது இரண்டலா ஆன்மா என்றது — சத்தாகிய சிவத்தையும் அசத்தாகிய பாசத்தையும் விசாரித்தறிந்து இந்த இரண்டுமல்லாமல் நிற்கிறது ஆன்மாவென்று சொல்லிற்றே, அது எந்த ஏதுவினாலே? இவ்விரண்டினையும் அறிவுதாய சத்தாகிய சிவத்தையும் அசத்தாகிய பாசத்தையும் விசாரித்தறிவதாய் உபதேசியாய் உபதேசிக்கப்படுவதாய் நின்ற அறிவு இரண்டின்பாலும் உள்தாய் நிற்கிற அறிவு சத்தாகிய சிவத்தினிடத்திலேயும் அசத்தாகிய பாசத்தினிடத்திலேயும் அறிவாய் உள்ள அதுவே அவ்வான்மா

வாம் என்றது — உண்டாய் சிற்கிற அதுவே அவ்வான் மாவாம் என்று சொன்னது.

இனி, இனி இருதிறன் அறிவுளது இரண்டலை ஆன்மா என்றது — இவ்விரண்டையும் அறிவதாய் உபதேசியாய் நின்ற அறிவு இரண்டின்பாலும் உள்ள அதுவே அவ்வான்மாவாம் என்றது.

இப்போது பாசத்தையும் பதியையும் எாம் அறி விக்க உபதேசியாய் அவ்விரண்டின்பாலும் அதுவது வாய் நின்று அறிகிற நீயே அவ்வான்மாவாம் என்று எாம் சொன்னது என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

அருவுருவங் தான்றித லாயிழையா யான்மா  
அருவுருவ மன்றுகு முண்மை — அருவுருவாய்த்  
தோன்றியட னில்லாது தோன்றுது னில்லாது  
தோன்றன் மலர்மணம்போற் ரேக்கு.

(இ-ன்) ஆய் இழையாய் — பெண்ணே ! அருந்துவும் தான் அறிதல் ஆன்மா — அருவாகிய சிவத்தையும் உருவாகிய பாசத்தையும் வீசாரித்தறிகிறது ஆன்மா, அருந்துவும் அன்றாகும் உண்மை — ஆன்மாவினுடைய சுபாவமோ அருவாகிய சிவமும் அல்ல உருவாகிய பாசமும் அல்ல, அருந்துவாய் — அருவாகிய சிவமாய்ச் சிவமல்லாமலும் உருவாகிய பாசமாய்ப் பாசமல்லாமலும், தோன்றி உடன் னில்லாது — தோன்றி எதிரிட்டு னில்லாது, தோன்றுது னில்லாது — அப்பிரகாசமாய் சிற்கிற பொருளுமல்ல, தோன்றல் — தோன்றி சிற்கிறது எப்படி

என்னில், மலர் மணம்போல் — பூவினிடத்திலே வரசனை பொருந்தியிருக்கிற முறைமைபோல, தொக்கு — சரீரத்தி னிடத்திலே ஆன்மா பொருந்தியிருக்கிற முறைமை என்ற வாறு.

இனி, அருவருவம் தான் அறிதல் ஆயிழழையாய் ஆன்மா — அருவ ஞானரூபமாகிய சிவத்தையும் உருவுச் சடரூபமாகிய பாசத்தையும் நாம் அறிவிக்க அதுவது வாய் கின்று அறிகிற கீயே பெண் தன்மையுடைய ஆன்மா வாம், அருவருவம் அன்றாகும் உண்மை — உன் நுட்டைய உண்மையை வீசாரிக்கில் நீ தனித்து நிற்கிறவனால்ல, சார்போதனுயிக் கூடின பொருளின் தன்மையாய் நிற்கிற வன் ஆனதினால் அதுவதுவாய் கின்றாலும் சிவஞானமாக மாட்டாய் பாசமுமாகமாட்டாய். இது உன்னுடைய சபாவமானாலும், அருவருவாய்த் தோன்றியுடன் நில்லாது தோன்றுது நில்லாது — இப்போது நீ சிவத்துடனே கூடினால் உன் போதம் தோன்றுமல் சிவஞானத்துக்குள்ளே மறைபட்டுச் சிவத்துக்குக் கீழ்ப்பட்டு நிற்பாய்; பாசத்துடனே கூடினால் உன் போதம் பிரகாசித்து விளங்கப் பாசத்துக்கு மேலாய்த்தேரன்றி நிற்பாய், தோன்றல் மலர் மணம்போல் தொக்கு — முன் தேகமே ஆன்மாவா மென்று தோன்றுமலிருந்த நீ இப்போது அரும்பிலே அடங்கி கின்ற வாசம் பருவம் முதிர்ந்து அலர்ந்தபோது மலருக்குள்ளது மேலாய் விளங்கி நிற்பதுபோல கீழும் பக்குவயிகுதியினுலே தேகாதிப்பிரபஞ்சத்துக்கு மேலாய் நிற்பாய்; இப்படி உன் போதமும் கீழும் நிற்கும் தன்மையை அறிவாய் என்றவாறு. ஆனால், இப்போது சத்தையும் அசத்தையும் அறிந்து சதசத்காய் நிற்கிற நீ பிரமமல்ல ஆன்மாவே என்று உணர்த்துகிறார் என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

மயக்கம தூற்று மருந்திற் ரேளிந்தும்  
பெயர்த்துணர்நீ சத்தாகாய் பேசில் — அசத்துமலை  
நியறிந்து செய்வினைகள் நீயன்றி வேறுசத்துத்  
தான்றிந்து துய்யாமை தான்.

(இ-ள்) மயக்கமது உற்றும் — பசி முதலாகிய  
வியாதிகளினுலே மயங்கியும், மருந்தில் தெளிந்தும் —  
அன்னம் முதலாகிய ஒளடதங்களினுலே தெளிந்தும்,  
பெயர்த்து உணர் நீ சத்தாகாய் — இப்படி மயங்கி  
அறிந்து வருகிற நீசத்தாகிய சிவம் ஆகாய், பேசில் —  
சொல்லுயிடத்து, அசத்தும் அலை—அசத்தாகியபாசமும்  
அல்லை, நீ அறிந்து செய்வினைகள் நீ அன்றி — நீ ஆர்ச்  
சித்த வினைகளை நீயே அறிந்து புசிக்கவேண்டுமே அல்லா  
மல், வேறு அசத்து தான் அறிந்து துய்யாமை தான் —  
உனக்கு வேறுய் இருக்கிற பாசம் அறிந்து புசியாது  
என்றவாறு.

இனி, மயக்கம் அது உற்று மருந்தில் தெளிந்தும் —  
நீ இப்போதும் பசி நோய்களினால் மயங்கி வருந்தி மருந்தி  
ஞாலும் அன்னத்தினாலும் தீர்ந்து தீர்ந்து தெளிகையினா  
லும், பெயர்த்து உணர்நீ சத்து ஆகாய் பேசில்—பெயர்ந்து  
பெயர்ந்து மறந்து நினைக்கையினாலும் நீ சத்தாகிய சிவம்  
ஆகமாட்டாய் பேசுமிடத்து, அசத்தும் அலை — அந்த  
அசத்தாகிய பாசமும் ஆகமாட்டாய், நீ அறிந்து செய்  
வினைகள் நீ அன்றி வேறு அசத்துத்தான் அறிந்து  
துய்யாமைதான்—நீ அறிந்து செய்த இரு வினைப்பயன்களை  
நீயே அறிந்து புசிப்பதன்றி உன்னையல்லாமல் அசத்தா  
கியபாசம் அறிந்து புசியாது என்றறிவாயாக என்றவாறு.

முன் தானே பிரமம் என்று மயக்கிப் பேசின சீடன் இப்போது பிரமம் என்கிற மயக்கம் நீங்கிப் பதி பசு பாசம் முன்று சாதியும் சித்தியமாயுண்டு என்று உடன்பட்டு, இப்படி முப்பொருளையுங் தெரியரமல் மறைத்தது என்னை? மயக்கி அசத்தாகிய ஆணவமலம் கர்த்தாவைத் தொடாமல் என்னைப்பற்றி சின் றது எப்படி? அதற்கு இப்படியிருக்குமென்று திட்டாங்த மிட்டு உணர்த்துகிறூர் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

மெய்ஞ்ஞானங் தன்னில் விளையா தசத்தாதல்  
அஞ்ஞான மூளை மனைதல்காண் — மெய்ஞ்ஞானம்  
தானே யுளவன்றே தண்கடனீ ருப்புப்போல்  
தானே யுளவுளவாய்த் தான்.

(இ-ள்) மெய்ஞ்ஞானம் தன்னில் விளையாது அசத்து — சிவஞானத்தினிடத்திலே அஞ்ஞானம் உள்டாகாது, ஆதல் — ஆகையினுலே, அந்த அஞ்ஞானம் எங்கே பொருந்தி நிற்கும் என்னில்? அஞ்ஞானம் உள்ளம் அணைதல்காண் — அஞ்ஞானமோ ஆன்மாவைப் பொருந்தியிருக்கும் கான், அந்த அஞ்ஞானம் எப்போதுள்ளது? மெய்ஞ்ஞானம்தானே உளவன்றே — சிவஞானமுண்டானபொழுதே அஞ்ஞானமும் உண்டானது, அது பொருந்தி நிற்கிறது எப்படியென்னில்? தண்கடல் நீர் உப்புப்போல் தானே உளவுளவாய்தான்—குளிர்மை பொருந்திய சமுத்திரத்தினிடத்திலே உப்பும் தண்ணீரும் பொருந்தி நிற்கிறதுபோல மலம் ஆன்மாவை மறைத்துக் கொண்டிருக்கிறதும் இந்த முறைமைத்தாம் என்றவாறு.

இனி, மெய்ஞ்ஞானங்தன்னில் விளையாது அசத் தாதல்—பதி பசு பாசம் முப்பொருளும் அநாதியிலே அத்துவிதமாயிருந்தாலும் மெய்ஞ்ஞான வடிவாகிய கர்த் தாவைப்பற்றி விளைந்து பாசம் பொருந்தாது, அஞ்ஞானம் உள்ளாம் அனைதல் காண்—பற்றுங்குண்டத்தையுடைய ஆன்மாக்கள் அறிவையே பற்றி மறைத்து மயக்கும், மெய்ஞ்ஞானம் தானே உள் அன்றே—இந்த அஞ்ஞானம் எப்போதுண்டானது என்னில்? மெய்ஞ்ஞான வடிவாகிய கர்த்தா உண்டான அன்றே உண்டானது, அன்று என்பது அநாதியென்றறிக். இப்படி முப்பொருளும் ஓரிடத் திலே நிற்பதற்குத் திட்டாந்தம் எப்படியென்னில்? தன் கடல் நீர் உப்புப்போல் தானே உள்ளவாய்த்தான்—குளிர்ச்சி பொருந்திய கடலும் தண்ணீரும் உப்பும் மூற் பிற்பாடில்லாமல் ஓரிடத்திற்கேன்றி உப்பு கடல் வெளியைப் பற்றுமல் தண்ணீர் வியாபகத்தையெல்லாம் பொருந்தி நிற்பதுபோல் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

ஏழாஞ்சுத்திரம் புறங்கையுணர்த்தி ஆன்மாவுண் டென்று அறிவித்த கருத்து முற்றியது.

ஏழாஞ்சுத்திரம் பழையவுரை முற்றிற்று.

ஏழாஞ்சுத்திரங் கேட்ட முடிவில் ஆன்மருபங் தோன்றக்கண்ட சிடனை இனி நீ சிவஞானத்தில் உன் போதச் செயலற ஒடுக்கி ஞேயத்திலமுந்திச் சிவாநுபவம் பெற்று நில் என்று சொல்ல; என் பாசத்தையெல்லாம் கீக்கித் தாய்போல என்னை உண்டாக்கின திருவருளுடனே கூடி ஸ்னரும் குற்றமுண்டு; என் போத சத்தியுடனே

கூடியே வின்று இன்பத்தைப் புசித்துக் களித்துச் சிவத் துக்கு வெருய் நிற்பளென்று சமட்பிரமவாதியாய்ப் பேசி பாசஞானத்தன்மையும், பசஞானத்தன்மையும் பதி ஞானத்தன்மையும் பகுத்தறியாமற் பேசுகிறேய்; உன் போதம் பாசஞானத்துடனே கூடி விளங்கி உனக்குப் பழையபடி பிறப்பிரப்பையே உண்டுபண் ஆலும்; சிவஞானம் பிறப்பிரப்பையே நீக்கி மோட்சத்தைக்கொடுக்கும். ஆனதனால், தாயைச்சேர்ந்த கைக்குழந்தைபோலத் திருவருள் வசப்பட்டுப் பக்குவநாயகியோலக் கர்த்தாவைக் கூடி அநுபவிப்பதே மோட்சமென்று சொல்லக்கேட்டுச் சம்மதித்துத் தத்துவரூபம், தத்துவ தரிசனம், தத்துவ சுத்தி, ஆன்மரூபம் இங்கான்கும் அந்து நீங்கி சின்மல சாக்கிரம் பிறந்து பறவசப்பட்டு மோட்ச தாகியாய் நிற்பது கண்டு முந்தின மும்மலத்தினுடைய வாதனை திரும் படிக்கு நிருவாணதீட்சை பண்ணி விதிப்படி சுத்தபஞ்சாக்கரத்தை உபதேசித்துச் சாயுச்சிய மோட்சம் பெறும்படிக்கு உபதேசக்கிரமம் உளர்த்துகிறார். இதற்கு எட்டாஞ்குத்திரம் வருமாறு என்பது ஓர் உரை.

### எட்டாஞ் குத்திரம்

ஐம்புல வேடரி னயர்ந்தனை வளர்ந்தெனத் தம் முதல் குருவுமாய்த் தவத்தினி லுணர்த்தனிட்டந்திய மின்மையினரன்கழல் செலுமே.

ஐம்புல வேடரின் என்பதற் கந்துவயயும்; தவத்தி னில் — முன்னே செய்யப்பட்ட சரியை கிரியா யோக முதிர்ச்சியினுலே, தம் முதல் குருவும் ஆய் — தமக்கு முதன்மையாகிய கர்த்தாத்தானே ஆசாரிய மூர்த்தமாகத்

திருமேனி கொண்டு எழுந்தருளிவந்து, ஜம்புல வேடரின் அயர்ந்தலை வளர்ந்து என — பஞ்சேந்திரியங்களாகிய வேடரிடத்திலே மயங்கி வளர்ந்தாய் என்று, உணர்த்த — அறிவிக்க, விட்டு — பஞ்சேந்திரியங்களையும் தனக்கு வேறென்று விட்டு, அங்கியம் இன்மையின் அரன்கழல் செலுமே — அங்கியயில்லாமல் அங்கியமாய் நிறைந்திருக்கிற கந்தாவினுடைய திருவடித்தாமரையைப் பொருந்துவன் என்றவாறு.

— என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்றே எனின் — இந்தச் சூத்திரம் என்னத்தைச் சொல்லத் தொடங்கிற்றே எனின், ஞானத்தினை உணர்த்தும் முறைமையினை உணர்த்துதல் நுதலிற்று — சிவஞானத்தில் அருக்கிரகம் பண்ணுகிற முறைமையைச் சொல்லத் தொடங்கிற்று.

எண்டு இவ்வான்மாக்களுக்கு முற்செய் தவத்தால் ஞானம் நிகழும் என்றது. இவ்விடத்திலே இவ்வான்மாக்களுக்கு முன்னே செய்யப்பட்ட சரியை கிரியாயோக முதிர்ச்சியினுலே சிவஞானம் விளங்குமென்று சொல்லிற்றே, அது எந்த ஏதுவினுலே? மேற் சரியை கிரியாயோகங்களைச் செய்துழீஇ — மேலாகிய சரியை கிரியாயோகங்களைச் செய்தவிடத்து, நன்னெறியாகிய ஞானத்தைக் காட்டியல்லது — நல்வழியாகிய மேலாகிய சிவஞானத்தை அறிவித்தல்லது, மோட்சத்தைக் கொடா ஆகவான் — மோட்சத்தைக் கொடாது ஆகையினுலே சொன்னது.

இனி, — என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்றே எனின், ஞானத்தினை உணரும் முறைமையினை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இந்தச் சூத்திரக்கருத்து ஜங்கு வகையாய் அங்கிய சாதியாய் வேட்டூரப்போல நின்று கூரோத்திராதியாகிய ஜங்கு இந்திரிய அறிவும் உன் அறிவாகிய பக்போதத், தைத் தானுக மயக்கிச் சத்த பரிசு ரூப ரச கந்தவடிவான ஜம்புலண்ணியும் மெய்யென்று காட்டி மல ரூபமாய் நின்று இங்காள்வரைக்கும் மயக்கிற்று. நீயும் சிவஞானிய இராச குமாரனுயிருந்தும் பிதாவை மறந்து குழந்தைப்பக்கருவும் போன்ற அபக்குவ மயக்கத்தால் தாயாகிய திருவருளையும் விட்டுப் பிரிந்து பாசஞானமாகிய ஜம்புல ரூபமாய் நால் வகைச் சராயுசம் அண்டசம் சுவேதசம் உற்பீசமாகிய யோனிகளில் ஏழுவகைப் பேதயான எண்பத்து நான்கு நூற்றுயிரம் தேகபேதத்தான் மாறிமாறிப் பிறந்திறந்து காற்றூடி கொள்ளிவட்டம்போலச் சுற்றித்திரிந்து அளவில்லாத துன்பங்களைப் புசித்து அயர்க்கு கிடந்தாய். அநாதி தொடுத்து அந்தச் சிவசத்தியான திருவருளும் கிணற்றிலே தவறிவிழுந்த பிள்ளையையெடுக்க உடனே கூடவிழுந்த தாய்போல நீ பிறந்திறந்து சுற்றின இடமெல்லாம் கூடத் தொடர்ந்து திரிந்து பக்குவப்படுத்திப் பிறவி சாகரத்தை விட்டு எடுத்துவந்து பிதாவாகிய கர்த்தாவினிடத்திலே கூடின் ஏதுவினாலே இப்போது அந்தஞானசத்தி ரூபமாகிய கர்த்தாவும் ஞானசாரியராய் எழுந்தருளியிருந்து திட்சாக் கிரமத்தினாலே உன்னைச் சுத்திப்படுத்திச் சிவமாக்கி அநுக்கிரகம் பண்ணுகிற ஞானத்தினை நீ உணரும் முறைமையினை இந்தச்சூத்திரம் சொல்லத் தொடங்கிற்று என்று அறிவாயாக என்ற வாறு.

இதற்கு முதற் சூணி வருமாறு :

அண்டு இவ்வான்மாக்கஞ்கு முற்செய் தவத்தால் ஞானம் சிகமும் என்றது. மேற்சரியை கிரியா யோகங்

களைச் செய்துழீஇ நன்னென்றியாகிய ஞானத்தைக் காட்டி யல்லது மோட்சத்தைக் கொடா ஆகலான்.

முன் உன்னைப் பக்குவப்படுத்தி எடுத்ததென்று சொன்ன திரோதான் சத்தியின் திருவருள் உபாயத்தி னலே சில புண்ணியங்களை உன்னைக்கொண்டு நாளைடு விலே அபுத்திழருவத்திலும் புத்திழருவத்திலும் உபாயச்சரியையாதியினுலும் செய்வித்து உன் அறிவிலே அந்தச் சத்தினிபாதம் ஒரு பங்கு மந்தமாய்ப் பதிந்தும் உண்மைச்சரியை செய்து முற்றின அளவில் ஒரு பங்கு மந்ததரமாய்ப் பதிந்தும் உண்மைக்கிரியை செய்து முற்றின அளவில் ஒரு பங்கு தீவிரமாய்ப் பதிந்தும் முன் நிருந்த சினங்தீர்ந்து அந்தத் திரோதான் சத்தியே அப் போது கருணைத் திருவருள் வடிவாய் உன்னிடத்திலே பிரகாசித்து சின்றதினுலே முன் அந்தச் சத்தி பதிந்த படியே உனக்கு இருவினையொப்பு மலபரிபாகமும் பிறந்து மோட்ச இச்சை உண்டானது. இனி உனக்கு முந்தின மலவாதனையெல்லாம் நாம் பண்ணின சட்ச தீட்சையினுலும், மந்திர தீட்சையினுலும், பாவக தீட்சையினுலும், யோக தீட்சையினுலும், பரிச தீட்சையினுலும் தீர்த்த நாம் சாத்திர தீட்சை அனுக்கிரகம் பண்ணுகிறோம். அதனுலே உனக்கு ஞானம் பிரகாசித்து மோட்சத்தைப் பெறும் தன்மை உண்டாமென்று அறிவாயாக என்ற வாறு என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

தவஞ்செய்தா ரென்றுங் தவலோகஞ் சார்ந்து  
பவஞ்செய்து பற்றறப்பா ராகத் — தவஞ்செய்த  
நற்சார்பில் வந்துதித்து ஞானத்தை உண்ணூதலைக்  
கற்றுர்க்கும் சொல்லுமாங் கண்டு.

(இ-ன்) தவம் செய்தார் என்றும் — எப்பொழுதும் சரியை கிரியா யோகங்களைச் செய்தபேர்கள், தவலோகம் சார்ந்து — அதற்கேற்ற சாலோக சாமிப் சாருபம். என்னும் பதமுத்திகளைப் பொருந்தி, பவம் செய்து பற்றறுப்பாராக — ஒரு செனனத்தை எடுத்துப் பிறப்பை நீக்கிக்கொள்ளுவாராக, தவம் செய்த நல் சார்பில் வந்து உதித்து—நல்ல தவத்தைச் செய்கிற குலத்திலே பிறந்து, ஞானத்தை நண்ணுதலீ — சிவஞானத்தைப் பொருந்து கிற முறைமையை, கற்றூர் குழ் சொல்லுமாம் கண்டு — வேதாகமங்களை ஒதியுணர்ந்த அறிவான் மிக்க ஞாதாக்கள் கண்டு திருவளம்பற்றுவார்கள் என்றவாறு.

சரியை கிரியா யோகங்களை அனுட்டித்து மோட்சத்தை அடையவேண்டுமோ? எக்ஞாதி கண்மங்களைச் செய்து மோட்சத்தை அடைவேன் என்னில்,

இனித், தவஞ்செய்தார் என்றும் தவலோகம் சார்ந்து — முன் சொன்ன சிவபுண்ணியங்களைச் செய்த ஆன்மாக்கள் சுத்தமாயா புவனமாகிய தவலோகங்களிற் சாலோக சாமிப் சாருபமென்னும் பதமுத்தி களில் அடைந்து இச்சையுள்ள மட்டும் அங்குள்ள சுத்தபோகங்களைப் புசித்து, பவம் செய்து பற்றறுப்பாராக — அந்தச் சுத்த மாயா போகத்திலும் வெறுப்பு வந்து ழமியிலேபிறந்து பற்றும்படிக்கு, தவம்செய்த நல்சார்பில் வந்து உதித்து ஞானத்தை நண்ணுதலீ — தவத்துக்கு உரித்தான நல்ல சார்புகளிலே வந்து பிறந்து பிறந்து கர்த்தாவினுடைய அநுக்கிரகத்தினுலே சிவஞானத்தைப் பெற்றுச் சாயுச்சிய மோட்சத்தைப் பெறுமென்று, கற்றூர்குழ் சொல்லுமாம் கண்டு — மகாத்மாக்கள் கற்றறியப்பட்ட சிவாகமங்களைல்லாம் சொல்லும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

சிவபுண்ணிய மிகுதியினுலே மோட்சத்தைப் பெறுவதல்லது தானங்கள், யாகங்கள், தீர்த்தங்கள், ஆச்சிரமங்கள், தவங்கள், சாந்திகள், விரதங்கள், கன்மயோகங்கள் முதலானவை செய்தால் ஞானத்தைப் பெறப்படாதோ? என்னில், அவைகளும் சிவனை தோக்கிச் செய்தால் சிவபுண்ணியமாய் வந்துகூடும். சிவனை மறந்து செய்தாற் பசுபுண்ணியமாய்ச் சுவர்க்க முதலாகிய அசுத்த மாயாபோகத்துக்கு ஏதுவாம்; ஞானத்துக்கு ஏதுவாகாது என்று உணர்த்துகிறோர் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

பசித்துண்டு பின்னும் பசிப்பானை யோக்கும்  
இசைத்து வருவினையி லின்பம் — இசைத்த  
இருவினை யோப்பி லிறப்பில் தவத்தான்  
மருவுவனு ஞானத்தை வந்து.

(இ-ன்) இசைத்து வருவினையில் இன்பம் — சொல்லுகிற எக்ஞாதி கன்மங்களினுலே வருகிற இன்பம், பசித்து உண்டு பின்னும் பசிப்பானை ஒக்கும் — பசித்த வன் புசித்து மீளவும் பசிக்கிறதற்குச்சமானம், இசைத்த இருவினை ஒப்பில் — சொல்லப்பட்ட புண்ணியபாவம் இரண்டும் ஒத்தவிடத்து, இறப்பில் தவத்தால் - கெடாத சரியை கிரியா யோக முதிர்ச்சியினுலே, மருவுவன் ஆம் ஞானத்தை வந்து — சிவஞானத்தை வந்து பொருங்குவன் என்றவாறு. •

இனி, இவ்வான்மாக்கனுக்குத் தமது முதல்தானே குருமாய் உணர்த்தும் என்றது — இங்ஙனம் சொல்லி

வருகிற ஆன்மாக்களுக்குத் தமக்கு முதன்மையாகிய கர்த்தா தானே ஆசாரிய மூர்த்தமாய்த் திருமேனி கொண்டெடுமுந்தருளி வந்து அநுக்கிரகம் பண்ணுவ ரென்று சொல்லிற்றே ! அது எந்த ஏதுவினுலே ? அவன் அங்கியமின்றிச் சைதன்னிய சொருபியாய் நிற்றலரல் — அதக் கர்த்தா அங்கியமில்லாமல் அங்கியமாய் அறிவே சொருபமாய் நிற்கையினுலே சொன்னது.

இனி, பசித்துண்டு பின்னும் பசிப்பானை ஒக்கும் இசைத்து வருவினையில் இன்பம் — பசியினுல் நிறைய உண்டவனுக்குத் திரும்பவும் பசி உண்டாவது போலப் பசு புண்ணியங்களைச் செய்தபேர்கள் சுவர்க்காதி போகத்தை அடைந்து கொஞ்சநாள் இருந்து புசித்துத் தொலைந்தவுடனே திரும்பவும் பிறந்து பாவத்தைச் செய்யாமல் வருத்தப்பட்டுப் புண்ணியங்களைச் செய்து பெறுவதன்றி மற்றப்படி அதுவுங்கிடையாது. ஆனதினுல் பசு புண்ணியம் ஞானத்துக்கு ஏதுவல்ல. மிசுத்த இருவினை ஒப்பில் இறப்பில் தவத்தான் மருவுவன் ஆம் ஞானத்தை வந்து—ஆனதினுலே அந்தப் பசு புண்ணியத் தினுல் உண்டாகிற சுவர்க்காதி போகங்களையும் பாவ பலனுகிய நரகவாதனைபோலக் கானுகிற இருவினை யொப்புப்பிறந்து இறவாத சிவபுண்ணிய மிகுதியினுலே சிவஞானத்தைப் பெறுவதன்றி மற்றப்படி கூடாது என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

இங்ஙனம் சொன்னபடி சிவபுண்ணிய முதிர்ச்சி யையுடைய ஆன்மாக்களுக்கே கர்த்தா ஞானாசாரிய ஞப மாய்த் திருமேனிகொண்டு எழுந்தருளி வந்து ஞானத்தை அறிவித்து மோட்சத்தைக் கொடுப்பர் என்று உணர்த்து கிறோர்.

இதற்கு, இரண்டாஞ்சு சூரணி வருமாறு :

இனி இவ்வான்மாக்களுக்குத் தமது முதல் தானே குருவுமாய் உணர்த்தும் என்றது; அவன் அங்கியமின்றிச் சைதன்னிய சொருபியாய் சிற்றலான். இப்படிச் சிவபுண்ணிய முதிர்ச்சியால் பக்குவமான ஆன்மாக்களுக்கு அநுக்கிரகம் பண்ணி இரட்சிக்க உயிர்க்கு யிராய் அவர்கள் சரியை கிரியா யோகப் பணிவிடையை ஏற்றுக் கொண்டு வின்ற முதலாகிய காந்ததாவேஞானுசாரியராய் தத்திருமேனி கொண்டு எழுந்தருளின தென்று நாம் சொன்னது, எந்த ஏதுவினால் என்னில்? அவன் அங்கியமின்றி ஞானப்பிரகாச சொருபியாய் அவர்கள் உள்ளத் திலே பிரகாசித்து வின்று பிறவிக்கிலேசத்தினால் அவர்கள் உயிர்படும் துன்பமெல்லாம் அறிந்த கருணை மிகுதியினால் இரங்கி அந்தக் கிலேசம் தீர்ப்பதற்காக வந்ததென்று அறிவாயாக என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

மேய்ஞ்ஞானங் தானே விளையும்விஞ்சு ஞானகலர்க்கஞ்ஞான வச்சகலர்க்கக்குருவாய் — மேய்ஞ்ஞானம் பின்னுணர்த்து மன்றிப் பிரளையா கலருக்கு முன்னுணர்த்துந் தான்குருவாய் முன்.

(இ-ன) மேய்ஞ்ஞானம் தானே விளையும் விஞ்சு ஞான கலர்க்கு — ஆணவமலத்தினையுடைய விஞ்ஞான கலருக்கு அறிவுக்கறிவாய் சின்று அந்த ஆணவமலத்தை கீக்கி ஞானத்தை அநுக்கிரகம் பண்ணி மோட்சத்தை அடைவிப்பன், அன்றிப் பிரளையாகலருக்கு முன் உணர்த்தும் தான் குருவாய் முன் — ஆணவமலத்தையும் கன்ம

மலத்தையுமுடைய பிரளயாகலருக்கு அவர்களைப்போலே மானும் மழுவும் சதுரப்புயமும் காளகண்டமும் திரிநேத் திரமுமாக எழுந்தருளிவந்து ஆணவமலத்தினையும் கன்ம மலத்தினையும் நீக்கிச் சிவஞானத்தை அநுக்கிரகம் பண்ணி மோட்சத்தை அடைவிப்பன், அஞ்ஞான அச்கலர்க்கு அகுருவாய் மெய்ஞ்ஞானம் பின் உணர்த்தும் ஆணவம் மாயை காமியம் என்னும் மூன்று மலத்தினையு முடைய சகலர்க்கு அவர்களைப்போல மாணிடச்சட்டை சாத்திக்கொண்டு ஆசாரிய மூர்த்தமாய் எழுந்தருளிவந்து மும்மலங்களையும் நீக்கி ஞானத்தை அநுக்கிரகம்பண்ணி மோட்சத்தை அடைவிப்பன் என்றவாறு.

இனி, மெய்ஞ்ஞானம் தானே விளையும் விஞ்ஞான கலர்க்கு — அநாதியிலே உள்ள மூவகை ஆன்மாக்களில் ஆணவமலம் ஒன்றையும் உடைய விஞ்ஞானகலரில் பக்கு வான்மாக்களுக்கு உள்ளே ஞானவடிவாகத் தோன்றி நின்று அநுக்கிரகத்து ஒரு மலத்தையும் போக்கி இரட்சிக்கும், அன்றி, பிரளயாகலருக்கு மூன் உணர்த்தும் தான் குருவாய் மூன் — அவர்க்கு அல்லாமல் ஆணவ கன்மம் இரண்டு மலத்தையுமுடைய பிரளயாகலரில் பக்குவான்மாக்களுக்கு மானும் மழுவும் சதுரப்புய மும் காளகண்டமும் திரிநேத்திரமும் உடைய திருமேனி கொண்டு மூன்னின்று இரண்டு மலத்தையும் போக்கி இரட்சிக்கும், மெய்ஞ்ஞானம் அஞ்ஞான அச்கலர்க்கு அகுருவாய் பின் உணர்த்தும் — ஆணவம் கன்மம் மாயை என்னும் மூன்று மலத்தையுமுடைய சகலரில் பக்கு வான்மாக்களுக்கு மாணைக் காட்டி மாணைப் பிடிப்பது போலத் தீபக உருவாய் மாணிடச்சட்டை சாத்திந கொண்டு வந்து போதித்து மும்மலத்தையும் போக்கி இரட்சிக்கும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

அந்தக் கர்த்தாவையின்றி ஆன்மாக்களில் கற்றுணர்ந்த பேர்கள் அறிவிக்கமாட்டார்களோ? என்னில், யான் எனது என்று தேகத்தையும் போகத்தையும் பற்றி யிருக்கிற ஆன்மாக்களினுலேயும் அவர்கள் சொல்லியிருக்கிற பசு நூல்களினுலேயும் மலத்தை நீக்கி மோட்சம் கொடுக்கக்கூடாது. கர்த்தா மலந்திர்ந்த முத்தான்மாக்களுடைய திருமேனியாயே தம்முடைய திருமேனியாகக் கொண்டு எழுந்தருளி முன் ஆதியிலே தாம் உரைத்த வேதாகமத்தின் உண்மைகளை அநுக்கிரகம் பண்ணப் பெற்றுக்கொண்டவர்களே மோட்சத்துக்கு உரித்தான வர்கள் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓரு உரை.

### உதாரண வெண்பா :

அறிவிக்க வண்ணி யறியா ஆளங்கள்

சேறியுமா முன்பின் குறைகள் — நேறியிற்

குறையுடைய சோற்கோள்ளார் கோள்பவத்தின் வீடேன்

குறைவில்சகன் குழ்கோள் பவர்க்கு.

(இ-ள்) அறிவிக்க அன்றி அறியா உளங்கள் — ஆன்மாக்கள் அறிவித்தால்லது அறியச் செய்யார்கள், செறியும் ஆம் முன் பின் குறைகள் — முன்னே விட்ட தவக்குறையிலே பின் சென்று பொருந்தா நிற்பர்கள், நெறியில் — இந்த முறைமையிலே, குறை உடைய சொல் கொள்ளார் — குறைந்த சொல்லீக் கொள்ளார்கள், கொள் பவத்தில் வீடு என் — எடுத்த செனனத்திலே மோட்சம் உண்டாம், குறைவு இல் சகன் கொள்

பவர்க்கு — எவ்விடத்திலும் சிறைந்திருக்கிற செகங்நாத னுகிய கர்த்தாவினுடைய வேதாகமங்களை ஒதியுணர்ந்து அறிவான்மிக்க ஞாதாக்களுக்கு என்றவாறு.

இனி, அறிவிக்க அன்றி அறியா உளங்கள் — ஆன்மாக்களெல்லாம் அறிவிக்க அறிகிறதல்லாமல் தானும் ஒன்றை அறியமாட்டாது, செறியுமாம் முன்பின் குறைகள் — ஆன்மாக்கள் அறிந்ததுபோலச் சமயஞ் சாதித்துச் சிறிது நால் பண்ணிப் போதிக்கிற சொல் முன்னெடு பீன் மலைவாய் முற்றுப்படாமல் கேட்டபேரை மயக்குமல்லாமல் தெளிவிக்கமாட்டாது, நெறியில் குறை யுடைய சொல் கொள்ளார் — ஆனதினாலே அபக்குவரா யுள்ள அஞ்ஞானிகள் கற்றுக்கொண்டு மயங்கித் திரிகிற பசுநூற் குற்றச் சொற்களைப் பக்குவழுடைய மகாத் மாக்கள் கெறியல்லாத சொல்லென்று கொள்ளார்கள், கொள் பவத்தில் வீடென் குறைவில் சகன் குழ் கொள்ப வர்க்கு — ஆனதினாலே என்றும் குறைவில்லாத செகங்நாதன் அருளிச்செய்த பதிநூலாகிய சிவாகமஞானங்களை அந்தக் கர்த்தாவே பரம்பரையாய் ஞானசாரியராய் எழுந்தருளிவந்து உபதேசிக்கச் சுருதி குருவாக்குச் சுவாநு பவம் மூன்றும் ஒத்திருக்கக் கேட்டுச் சிந்தித்துக்கெதளின்து ஸிட்டைக்டின பேர்களுக்கு இந்தச் செனனத்திலேதானே சாயுச்சிய மோட்சம் உண்டென்று நீயும் அறிந்து சொல் வாயாக என்றவாறு.

அருவமாய் மனம் வாக்குக் காயத்துக்கு எட்டாத ஞான சொருபியாய் நிற்கிற கர்த்தா உருவமாய்த் திரு மேனி கொண்டு வருவது எப்படி என்னில், கருணை யிகுதி யினாலே திருமேனி கொள்ளுவரென்று உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உரை.

உதாரண வெண்பா :

இல்லா முலைப்பாலுங் கண்ணீரு மேந்திமூபால்  
நல்லா யுளவாமால் நீர்நிழல்போல் — இல்லா  
அருவாகி நின்றுகிண யாற்றிவார் தானே  
உருவாகித் தோன்றுனே வுற்று.

(இ—஺) நல்லாய் — பெண்ணே ! இல்லா முலைப்பாலும் — முலையிலே இல்லாத முலைப்பாலும், கண்ணீரும் — கண்ணீரிலே இல்லாத கண்ணீரும், ஏந்திமை பால் — ஒரு பெண்ணீடத்திலே, உள ஆம் ஆல் — உருக்கத்தினுலே உண்டாகிறதுபோல, நீர் நிழல்போல — தண்ணீருக்குள் நிழல்போல, இல்லா அரு ஆகி நின்றுகிண — தோன்றுத் துணையாயிருக்கின்ற கர்த்தாவே, தானே உரு ஆகி தோன்றுனேல் — அவன் தானே ஆசாரியமூர்த்தமாய்த் திரு மேனிகொண்டு வாராதிருந்தானேயானால், ஆர் அறிவார் — ஆர்தான் அறியப்போகிறூர், உற்று — பொருங்கி என்ற வாறு.

இனி, இவ்வான்மாக்கள் ஜ உணர்வுகளால் மயங்கித் தம்மை உணரா என்றது. இங்ஙனம் சொல்லப் பட்ட ஆன்மாக்கள் பஞ்சேந்திரியங்களினுலே மயங்கித் தம்முடைய சுபாவத்தை அறியார்கள் என்று சொல் விற்கே. அது எந்த ஏதுவினுலே ? அவை தாம் பளிங்கி விட்ட வன்னம்போல் — தன்னைக் காட்டாமல் தன்னிடத் திலே பொருங்கியிருக்கிற பல வன்னங்களையும் காட்டிக் கொண்டு விற்கிற படிகத்தைப்போல, காட்டிற்றைக் காட்டி விற்றலான் — ஆன்மாக்கங்கும் பஞ்சேந்திரியங்கள் வழித்தாய் விற்கையினுலே சொன்னது.

இனி, இல்லா மூலீப்பாலும் கண்ணீரும் ஏந்திழை பால் நல்லாய்ச்சளவாமால்—பெற்ற தாயினுடைய தேகத் தில் இன்ன இடத்தில் இருக்கிறதென்று காணப்படாத மூலீப்பாலும் கண்ணீரும் பிள்ளையின்மேல் வைத்த கிருபை மிகுதியால் பிள்ளை பசினோய் வருத்தந்தீர்க்க எப்படிச் சீக்கிரத்திலே கண்ணூக்குத் தெரிய உருவாய்த் தோன்றுவதோ அப்படிக் கர்த்தாவும் ஆன்மாக்கஞ்சையை பிறவித்துன்பம் தீர்ப்பதற்கு இரங்கிக் கிருதகடினம் போலத் திருமேனிகொண்டு எழுந்தருளுவார், சீர் சிமூல் போல் இல்லாது அருவாகி சின்றுளை ஆர் அறிவார் தானே உரு ஆகி தோன்றுனேல் உற்று— தண்ணீருடைய சிமூல் தண்ணீர் சிற்கிற பூமியில் தோன்றுமல் எப்படி ஒளித்து சிற்கிறதோ? அப்படி ஆன்மாக்கன் தோறும் தோன்றுமல் சிற்கிற அருவமாகிய கர்த்தாவை யார்தான் அறியப் போகிறார்? அவர் தானே திருவளமாகி ஞானஶாரியரூபமாய் எழுந்தருளிவந்து இரட்சியாதேபோனால் என்ற வாறு என்பது ஓர் உரை.

இப்படித் திருமேனித்தெளிவு உணர்த்தக் கேட்டு உணர்ந்த சீடன் ஜயம் திரிபுஅறத் தேறிசிற்கிற அன்பு மிகுதி கண்டு பாசஞானத்தை நீக்கிச் சிவஞானத்துடு சேர்ந்து அடங்கி சிற்கும் முறைமை உணர்த்துகிறார்.

இத்து, முன்றாஞ் சூரணி வருமாறு :

இனி இவ்வான்மா ஜயனார்வுகளான் மயங்கித்தும்மை உணரா என்றது; அவை தாம் பளிங்கிலிட்ட வன்னம்போற் காட்டிற்றைக் காட்டி சிற்றலான். இங்நாள்வரைக்கும் உன் அறிவு பாசஞானமாகிய ஜந்து இந்திரிய அறிவுடனே கூடி அது அதுவாய் மயங்கிச்

சத்தாதி விடயவடிவான தேகாதிப்பிரபஞ்சத்தைப்பற்றி நிற்கிறது; அது எப்படிப்போல? என்னில், பளிங்கு ஒளியான து பஞ்சவன்ன த்தைப்பற்றிப்பஞ்சவன்ன த்தை யுடைய பதார் த்தவடிவாய்த் தோன்றுவதுபோல. ஆன தினால் உன் நுடைய சுபாவவடிவை அறியாமல் நிற்கிறோய். இனி, மத்தியான காலத்தில் பஞ்சவன்ன த்தை விட்டுச் சூரியனிப்பற்றி நிற்கும் படிகவொளிபோல உன் அறிவு பஞ்சேங்கிரிய உணர்வை விட்டுச் சிவஞானத்திற் செயலற ஒடுங்கி அந்தச் சிவஞான வடிவாய் நின்று கண்டால் உடனிகழ்ச்சியாய்ச் சிவரூபத்துக்குள்ளே உன்னைத் தெரிசித்து அறிவாய் என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

பன்னிறங் காட்டும் படிகம்போ லின்திரியம்  
தன்னிறமே காட்டுங் தகைகளினாந்து — பன்னிறத்துப் போய்ப்புலனை வேறுணர்ந்து போய்போய்யாய் மேய்  
மேய்ப்பொருட்குத் தைவமாம் வேறு. [கண்டான்]

(இ-ன) பல் நிறம் காட்டும் படிகம்போல் — தன்னைக் காட்டாமல் தன்னிடத்திலே பொருங்கியிருக்கிற பல வன்னங்களையும் காட்டிக்கொண்டு நிற்கிற படிகத் தைப்போல, இந்திரியம் தன் நிறமே காட்டும் தகை நினைந்து — ஆன்மாவும் பஞ்சேங்கிரியங்களினுலே மயங்கி நிற்கிற முறைமையை விசாரித்தறிந்து, பல் நிறத்து பொய்ப்புலனை வேறு உணர்ந்து — பல வன்னங்களையும் போன்றிருக்கிற பொய்யாகிய பஞ்சேங்கிரியங்களையும் தனக்கு வேறு என்று அறிந்து, பொய் பொய்யாய் — அசத்தியத்தை அசத்தியமாகவே, மெய்கண்டான் — சத்தியத்தைத் தெரிசித்தவன் விசாரித்தறியுமிடத்து,

மெய்ப்பொருட்கு தைவும் ஆம் — மெய்ப்பொருளாகிய கர்த்தாவுக்கு அடிமையாம், வேறு — அந்தப் பஞ்சேங்கிரி யங்களுக்கு ஆன்மா வேறு என்றவாறு.

இனி, இவ்வாண்மா — இங்ஙனம் சொல்லப்பட்ட ஆன்மா, தன்னை இந்திரியத்து வேறாவான் காணவே — பஞ்சேங்கிரியங்களைத் தனக்கு வேறெற்ற அறிச்து ஹிட்டு நீங்கவே, தமது முதல் சீபாதத்தை அணியும் என்றது — தமக்கு முதன்மையாகிய கர்த்தாவி னுடைய திருவடித் தாமரையைப் பொருந்தும்; என்று சொல்லிற்றே, அது எந்த ஏதுவினுலே? ஊசல் கயிறு அற்றால் தாய் தரையே ஆம் துணியால் — ஆடுகின்ற ஊசல் கயிறற்றவிடத்துப் பூமி ஆதாரம் ஆனதுபோல் ஆன்மா பஞ்சேங்கிரியங்களை நீங்கவே கர்த்தாவி னுடைய திருவடித் தாமரையைப் பொருந்தும் என்று சொன்னது.

இனி, பன்னிறம் காட்டும் படிகம்போல் இந்திரியம் தன்னிறமே காட்டும் தகை நினைந்து — பஞ்ச வன்னனங்களுடனே கூடி அந்த இந்திரிய வடிவாய்ப்பஞ்சபுலங்கிய தேகாதிப்பிரபஞ்சத்தைப்பற்றி மயங்கி நிற்கிறோம் என்று அறிந்து, பல் நிறத்து பொய்ப்புலனை வேறு உணர்ந்து—அந்த ஒருந்து இந்திரிய உணர்வையும் அதனுற் பற்றி யான் எனது என்று மயங்கி நின்றே சத்தாதி விடயமான தேகாதிப் பிரபஞ்சத்தையும் வேறெற்று அறிந்து நீங்கி, பொய் பொய்யாய் மெய்கண்டான் — அந்தப் பஞ்சேங்கிரிய மயமாய் மயங்காமல் அதனால் பற்றிகிற சத்தாதி விடயமான பிரபஞ்சத்தையும் வெறும் பொய் என்று கண்டு நீங்கி மெய்யாகிய சிவஞானத்தைக் கண்டு கூடி நிற்பையே யானால், மெய்ப்பொருட்குத் தைவு மாம் வேறு — அப்படிக் கண்டவுடனே அந்த மெய்ப்

பொருளாகிய கர்த்தாவுக்கு நீங்காத அடிமையாய்ப் போவாய்; உன்னைப்பற்றி சிற்ற பாசமெல்லாம் வேறு பட்டு நீங்கிப்போம் என்று அறிவாயாத என்றவாறு.

இந்த உபதேசப்படிக்கு ஆத்மபோதம் தோன்று மல் சிவஞானமாய் ஒடுங்கினால் வேறே சாதகம் தேவை யில்லை என்று உணர்த்துகிறார்.

**இதற்கு, நாலாஞ்சுரணி வருமாறு :**

இனி இவ்வான்மா தன்னை இந்திரியத்துக்கு வேரு வான் காணவே தமது முதல் சீபாதத்தை அணையும் என்றது; ஊசல் கயிற்றிருல் தாய் தரையே ஆம் துணை யால் — இங்ஙனம் உபதேசித்தபடிக்கு ஆன்மா தன்னை இந்திரியத்துக்கு வேருய் நிற்பது அநுபவமாய்க் கண்டு நிற்குமேயானால் தனக்கு முதலாகிய கர்த்தாவி னுடைய சீபாதகமலமாகிய திருவருளைப்பெற்று மோட்சத்தை யடையும். இதற்குத் திட்டாந்தம் எப்படியென்னில்? ஜங்கு ஊசற் கயிற்றிலே மாறி மாறி ஏற்றியிருந்து அலைந்து கொண்டிருந்த ஒருவன் அந்த ஊசற் கயிறு அற்றவுடனே எப்படித் தப்பாமல் விழுந்து பூமியில் அசையாமற் கிடப் படுவே அப்படிப் பஞ்சேந்திரிய மயக்கமற்று வேருய் ஆன்மா நீங்கினவுடனே அந்தப் பூமிபோல் தாயாகிய திருவருள் உன்னைத் தாங்கிக்கொள்ளப் பிறந்து இறந்து திரிந்தலைகிற துன்பமெல்லாம் நீங்கிச் சுகம் பெற்றுக் கிடப்பாய் என்பது ஓர் உரை.

**உதாரண வெண்பா :**

சிறைசேய்ய நின்ற சேழும்புனலி னுள்ளாஞ்

சிறைசேய் புலனுணர்விற் நீர்ந்து — சிறைவிட்

டலைகடலிற் சென்றடங்கு மாறுபோன் மீளா  
துலைவிலரண் பாதத்தை யுற்று.

(இ-ன்) சிறை செய்ய சின்ற செழும் புனவின் — அணைத்தேக்குப்பட்டு நின்ற வளப்பத்தையுடைய தண்ணீரானது, சிறைவிட்டு அலைகடலில் சென்று அடங்குமாறு போல் — அணையை முறித்துவிட்ட விடத்து ஆரவாரத்தையுடைய சமுத்திரத்திலே போய் விழுந்து மீளவும் ஆற்றுவழிச் செல்லாத தண்ணீரைப்போல, உள்ளம் சிறை செய் புலன் உணர்வில் தீர்ந்து — பஞ்சேந்திரியங்களினுலே கட்டுப்பட்டு நிற்கிற ஆன்மாவும் பஞ்சேந்திரியங்களையும் தனக்கு வேறொன்று அறிந்துவிட்டு நிங்கின இடத்து, மீளாது உலைவில் அரன் பாதத்தை உற்று — போக்குவரவில்லாத கர்த்தாவினுடைய திருவடித்தாமரையைப் பொருந்தி மீளவும் பஞ்சேந்திரியங்கள் வழித்திலே வாரான் என்றவாறு.

இனி, சிறை செய்ய சின்ற செழும்புனவின் — ஒரு குளத்திலே சிறைப்படுத்தக் கட்டுண்டு சின்ற தண்ணீர் போல, உள்ளம் சிறை செய் புலன் உணர்வில் தீர்ந்து — உன்னுடைய ஆன்மபோதமானது பாசஞானமாகிய பஞ்சேந்திரிய வடிவிற் கட்டுண்டு தியங்கி சின்றது, சிறை விட்டு அலைகடலில் சென்று அடங்குமரு போல — அந்தக் குளத்திற் கட்டுண்டு சின்ற தண்ணீரை ஒருவர் உடைத்துவிட அது எப்படிக் கரையை இடித்து இடம் பண்ணிக்கொண்டு விரைவில் ஓடி அலையையுடைய கடலிற் சென்று கூடிக் கலந்து திரும்பி அந்தக்குளத்துக்கு ஏறுமலே அடங்கி நிற்குமோ அப்படி, மீளாது உலகில் அரன் பாதத்தை உற்று — இப்போது நாம் உணர்த்தின சிவஞான உபதேசம் அந்தப் பஞ்சேந்திரியமான பாச

ஞானக்கரையை இடுத்துவிட்ட வழியே நீயும் புடைப்பெயர்ந்து அதிவேகத்துடனே இடுத்துத்தள்ளிக்கொண்டு பரிபூரணமாகிய கர்த்தாவினுடைய சீபாத கமலத்தைப் பெற்று வியாபகமாய் அசையாமல் ஒடுங்கி சின்றுயானால் உன் போதம் திரும்பவந்து அந்த ஜூங்து இந்திரிய ஞானத் : திற் கட்டுண்டு மயங்காது என்று அறிவாயாக என்ற வாறு.

இந்த உபதேசப்படி போதம் அடங்கித் திருத்தி பிறவாமற் கர்த்தா எல்லா ஆன்மாவினும் உயிர்க் குயிராய் நிறைந்திருக்கிறவரை இப்போது நூதனமாய்க் கூடி அடங்கி நிற்கச் சொன்னதென்ன ? என்று கேட்க, நீ இங்காள்வரைக்கும் கர்த்தாவினுடைய வடிவையறிந்து கூடி நின்றவனல்ல என்று உணர்த்துகிறோர் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

எவ்வுருவுங் தானேன்னி னெய்துவா ரில்லைதாள்  
இவ்வுருவின் வேறே லிறையல்லன் — எவ்வுருவும்  
கண்போ வவயவங்கள் காணுவக் கண்ணில்லார்  
கண்பேறே காணுக் கழல்.

(இ-ன) ஏ உருவும் தான் என்னில் — எல்லா வருக்கனும் கர்த்தாத் தானேயாம் என்று சொல்லுவா யானால், எய்துவார் இல்லை தாள் — கர்த்தாவினுடைய திருவடித்தாழ்வரையைப் பொருங்துவாரில்லை, இ உருவின் வேறேற் இறை அல்லன் — இந்த உருக்கனுக்கெல்லாம் வேறுயிருப்பான் என்றால் அவன் கர்த்தா அல்லன், ஏ உருவும் — சர்வான்மாக்களிடத்திலேயும் பொருங்தியிருக்

கிறது எப்படி? என்றால், உடலும் உயிரும்போல; அப்படி உடலும் உயிரும்போலிருக்கிற கர்த்தாவை அறியாதிருப்பானேன்? கண்போல் அவயவங்கள் காணுக்கண்ணினப்போலே மற்றை அவயவங்கள் காணச்செய்யாது; ஆனால், அறிகிறது எப்படி என்னில்? அ கண் இல்லார்கண் பேறே காணுக்கூல் — கண்ணில்லாத அந்த கண் கண் பெற்றவிடத்துக்கண் ஆதித்தனைக் கூழினது போல மலத்திலே தடைப்பட்ட ஆன்மா மலம் நீங்கின விடத்துக்கர்த்தாவினுடைய திருவடித் தாமரையைப் பொருங்கினதும் இந்த முறைமைத்தாம் என்றவாறு.

இனி, எ உருவும்தான் என்னில் எய்துவார் இல்லை தான் — எல்லா ஆன்மாக்களும் கர்த்தாவினுடையபாதத் திலே தானால்வோ நிற்கிறது; நூதனமாய்க்கூடச் சொல் லுவானேன் என்று நீ கேட்கிறுயானால் சரியை கிரியாயோகங்களைச் செய்து ஞானத்தைப்பெறும் ஆன்மாக்கள் இல்லையாகவேண்டும்; இ உருவின் வேறேல் இறை அல்லன் — ஆனால் கர்த்தா ஆன்மாக்களுக்கு வேறுயிருக்கிறவரோ என்று நீ கேட்கிறுய்; ஆனால் அவர் பரிபூரணராய் எங்கும் நிறைந்து நிற்கிற கர்த்தாவென்று சொல் ஒவ்வில்லையாம், எ உருவும் கண்போல் அவயவங்கள் காணு — ஆனால் கூடி நிற்கச் செய்தேயும் ஆன்மாக்களுக்குத்தோன்றுமல் நிற்பது எப்படி? என்னில் தேகத்தில் உண்டான அவயவங்களுக்கெல்லாம் சூரியகிரணம் எங்கும் நிறைந்து நின்றும் காணுங்தன்மையில்லை; கண்ணுக்கே காணுங்தன்மை உண்டானதுபோல என்று அறிவாயாக. ஆனால் அவயவங்கள் போலவும் கண்போலவும் ஆன்மாக்கள் இரண்டு விதமாய் இருக்குமோ? என்னில், அ கண் இல்லார்கண் பேறே காணுக்கூல் — பிறக்கச் செய்தேபடலத்தினால் மறைப்பட்டுத்தோன்றின கண்ணும்

அவயவங்கள்போலக் காணுங் தன்மையின்றிக் கிடக்கும்; படலம் தீர்ந்த கண்ணே காணுங் தன்மையும் சூரிய ஞாடனே கலந்துகொண்டு நிற்கும் தன்மையும் பெறும்; அதுபோல அாதியிலே ஆணவமலத்துடனே கூடத் தோன்றி அதனால் மறைபட்டுக் கிடக்கிற உயிர்களுக் கெல்லாம் தன்னையும் அறியக்கூடாது; அந்த ஆணவ மலத்துடயும் அறியக்கூடாது; எங்கும் பரிபூரணானுய ஞானப்பிரகாசானுய நிற்கிற கர்த்தாவையும் அறியக் கூடாது; படலம் நீங்கின கண்போல் ஆணவமலம் நீங்கின உயிருக்கே பாசத்தையும் ஆன்மாவையும் கர்த்தா வையும் அறிக்கு கர்த்தாவுடனே கலந்துகொண்டு நிற்கும் தன்மை உண்டாம். ஆனதினுடே நீயும் நாம் அறிவித்து சிவஞானத்தினுடே திரிபதார்த்தத்தினுடைய உண்மை களை அறிந்து செயலறச் சிவஞானத்தில் ஒடுங்கி வில் என்றவாறு.

இப்படி அநுக்கிரகம் பண்ணக் கேட்ட டென் இப்போது என்னுடைய பசபோதமாகிய இச்சா ஞானக் கிரியை ஒடுங்கச் சிவஞானுடைய இச்சா ஞானக் கிரியா சொருபமாய்ச் சிவமாய் நிற்கையால் எனக்குச் சர்வஞ்ஞத்துவமும் பஞ்சகிருக்தியத்துவமும் உண்டாகவேண்டுமே என்று கேட்க உன் அறிவு என்றும் சிற்றறிவு; சிவஞானுடைய அறிவு என்றும் பேரறிவு; நீ இப்போது சிவஞான வடிவாய் நின்றாலும் சிவஞானம் ஆகாய்; அந்தச் சர்வஞ்ஞத்துவமும் பஞ்சகிருக்தியத்துவமும் உனக்கு உண்டாகாது. அது எப்படிப்போல என்னில், சூரியகிரணவொளியிடனே கூடிக் கலந்துகிடக்கும் கண் ஜெளியானது சூரியனைப்போல இருக்கி நீக்குங் தொழி அலும் எல்லாக் கண்ணுக்குங் காட்டுங்தொழி அலும் பெறுமல் அடங்கிக்கிடக்குங் தன்மைபோல் என்று அறிவித்து

உனக்கு இன்னும் மலவாதனையும், ஆன்மபேர்த சிகழ்ச்சியும் தீரவில்லை. இனி, அவை தீருமாறு சொல்லுகிறோம் என்று உணர்த்துகிறார் என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

ஐம்பொறியின் எல்லையெனு மந்த தரசிவனை  
ஐம்பொறியை விட்டங் கணைச்கலன் — ஐம்பொறியின்  
நீங்கானீர்ப் பாசிபோ ணீங்கிமல கன்மம்வரின்  
நீங்கானை நீங்கு நீணந்து.

(இ-ள்) ஐம்பொறியின் அல்லை எனும் அந்தத்தர-  
பஞ்சேந்திரியங்களிலே ஒன்றல்லாத அதித்திவிரதரசத்தின்  
பாதத்தையடையவனே, ஐம்பொறியை விட்டு அங்கு —  
பஞ்சேந்திரியங்களையும் தனக்கு அங்கியமென்று விட்டு,  
சிவனை அணை சகலன் — கர்த்தாவினுடைய திருவடித்  
தாமரையைப் பொருந்தின ஆன்மாவானவன், ஐம்பொறியின் நீங்கான் — பஞ்சேந்திரியங்களிலேயும் பொருந்தான்  
சிவனையும் விட்டு நீங்கான், நீர்ப் பாசிபோல் நீங்கி மல  
கன்மம் வரின் — தண்ணீருக்குட் பாசிபோல மலமாயா  
கன்மங்கள் விட்டும் பற்றியும் வருமேயானால், நீங்கானை  
நீங்கு நீணந்து — உன்னை விட்டு நீங்காத கர்த்தாவை நீ  
நீணந்து நீங்கிக்கொள்வாயாக என்றவாறு.

இனி, ஐம்பொறியின் அல்லை எனும் அந்தத்தர —  
பஞ்சேந்திரிய அறிவுக்கு வேரூனேன், இனி அவை ஆகேன்  
என்று சொன்ன திவிர சத்திரி பாதத்தையடைய பின்  
ளாய்த் தெனை ஐம்பொறியை விட்டு அங்கு அணை சகலன்—  
நீ ஐம்பொறி அறிவுகளுக்கு வேறுய்ச் சிவஞானத்தைப்  
பெற்று நின்றாலும் முன் நெடுங்காலம் மும்மலத்துடனே

கூடி நின்ற சுலவன் ஆகையால், ஜம்பொறியின் நீங்கான்முந்தன மலப்பழக்க வாதனையினுலே ஜம்பொறியுடனே யுங்கூடின தோதிப்பிரபஞ்சத்தைக்குறித்து மயங்கு வாய், நீர்ப்பாசிபோல் நீங்கி மல கள்மம் வரில் — தண்ணீரை மறைத்து நின்ற பாசியானது கல்லீல விட்டெறிந்த போது பரந்து வந்து தண்ணீரை மறைப்பதுபோலவும் முன் பழகின மும்மலவாதனை சாத்திரவிசாரம்பண்ணிச் சிவனை நினைந்து நின்றபோது உன்னை விட்டு நீங்கியும் வினையாதபோது உன்னை வந்து கூடி மறைத்து மயக்கி நிற்கும்படி மும்மல வாதனையுடனே கூடி மயங்காமல், நீங்கானை நீங்கு நினைந்து — உளக்கு உயிர்க்குயிராய் நிற்கிற கர்த்தாவை இடைவீடாமற் சாத்திரவிசாரத் துடனே அன்பு செய்து நினைந்து நீங்கிக்கொள்வாயாக என்றவாறு.

இந்த எட்டாஞ்குத்திரம் சிவஞானத்தை உணரு முறைமை அறிவித்த கருத்து முற்றியது.

### எட்டாஞ்குத்திரம் பழையவுரை முற்றிற்று.

இந்தச் சூத்திர முடிவு ஆன்ம தெரிசனையும் சிவனுடைய இச்சா ஞானக்கிரியா சொருபமாகிய சிவரூபமும் உடனிகழ்ச்சியாய்த் தோன்றினது என்று அறிக. இவை அறிந்து சின்றவீடம் சின்மல சொப்பனமாம். இனி, சின்மல சமுத்தியவது முன் இந்தச் சூத்திரத்துள் நான் சிவரூபமாய் அடங்கினதால் எனக்குச் சிவ னுடைய பஞ்சகிருத்தியுத்தொழிலும் சர்வஞ்ஞத்துவமும் உண்டாகவேண்டுமென்று கேட்ட மயக்கமொன்றுமேயாம். ஆனதினுலே இந்தச் சமுத்தியவத்தைக்குச் சூத்திரமு மில்லீ; அதிலடங்குங் தசகாரியமுயில்லீ என்று அறிக.

இங்கும் பஞ்சகிருத்தியமும் சர்வஞ்சக்துவமும் உண்டாகவேண்டுமென்ற கெற்சிதம் நீங்கி ஸின்ற சிட அுக்குத் திருவருளாகிச் சிவதெரிச்சீன பண்ணியதில் ஆன்மா உடனிகழ்ச்சியாய் அடங்கி ஸின்று சுத்தியாகும் முறைமைக்கு உபாய சாதகமாகிய ஒன்பதாம் சூத்திரம் உணர்த்துகிறுர் என்பது ஓர் உரை.

### ஒன்பதாஞ் சூத்திரம்

ஊனக்கண் பாச முணராப் பதியை  
ஞானக் கண்ணினிற் சிந்தை நாடி  
உராத்துனைத் தேர்த்தெனப் பாசமொருவத்  
தண்ணீழு ஸாம்பதிவிதி யெண்ணுமஞ்  
[செழுத்தே..]

(இ-ள்) ஊனக்கண் பாசம் உணரா பதியை — பாசஞானத்தினாலும் பசஞானத்தினாலும் கர்த்தாவை அறியப்போகாது, ஞான கண்ணினில் சிந்தை நாடி தண் ஸிழல் ஆம் பதி — சிவஞானத்தினிடமாகக் கர்த்தாவை விசாரித்து அறியவே தனக்குக் குளிர்ந்த ஸிழலாம் கர்த்தா, இத்தன்மை வாராதிருந்தால்; உராத் துனை தேர்த்து என பாசம் ஒருவதண் ஸிழல் ஆம் பதி — அதி வேகமாய் ஊராஸிற்கிற கானம்ரேர் போலத் தேகாதிப் பிரபஞ்சம் எல்லாம் பொய் என்று விட்டு நீங்கவே தனக்குக் குளிர்ந்த ஸிழலாம் கர்த்தா; இத்தன்மையும் வாராதிருந்தால், விதி எண்ணும் அஞ்செழுத்தே தண் ஸிழல் ஆம் பதி-விதிப்படி பஞ்சாக்கரத்தை உச்சரிக்கவே தனக்குக் குளிர்ந்த ஸிழலாம் கர்த்தா என்றவாறு.

— என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்கே ? எனின், இந்தச் சூத்திரம் என்ன த்தைச் சொல்லத்தொடங்கிற்கே எனின், ஆன்மசத்திபண்ணுமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று — ஆன்மாவைச் சுத்திபண்ணுகிற முறையைச் சொல்லத்தொடங்கிற்று.

எண்டு அம்முதலீ ஞானக்கண்ணுலே காண்க என்றது—இவ்விடத்திலே ஞானத்துக்கு முதன்மையாகிய கர்த்தாவைச் சிவஞானத்தினிடமாக விசாரித்தறிய வேண்டுமென்று சொல்லிற்றோ! அது எந்த ஏதுவினுலே?—அவன் வாக்கு மனுதித் தோசரமாய் நிற்றலான் — அந்தக்கர்த்தா மனவாக்குக்காயங்களுக்கு எட்டாமலிருக்கிற விடயமாய் நிற்கையினுலே சொன்னது.

இனி, — என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்கே எனின், ஆன்மசத்தி பண்ணுமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று. ஊனக்கண்ணுகிய பாசஞானம் பசஞானம் சிவனை அறிவிக்கமாட்டாது : சிவஞானத்தினுலே சிவனை உயிர்க்குயிராய் நிற்கும் தன்மை தெரிசித்து தன் வசத்தழிந்து அந்தக்கர்த்தாவின் வசத்தாய் நிற்கவே கர்த்தாவினுடைய பாதமானது ஆன்மாவுக்குக் குளிர்ந்த ஸிம்லாகும். அது வன்றியும் ஒடும் தண்ணீர்போல் தோற்றும் பேய்த்தேரானது மெய்யாய் விசாரித்தபேருக்குப் பொய் எப்படி இல்லாமற் போகிறதோ அப்படிப்போல இந்தப் பூமியி ஹுள்ள வாழ்வும் சவர்க்கங்களி ஹுள்ள வாழ்வும் மற்றப் பூதபேத யோனிகளின் தோற்றுவகுகளும் அவையெல்லாம் சிவஞானத்துடனே கூடி நின்று பொய்யென்று கண்டு நிற்கவே அப்போதும் கர்த்தாவினுடைய பாதமானது ஆன்மாவுக்குக் குளிர்ந்த ஸிம்லாகும். அதுவன்றியும் ஒடும் தண்ணீர்போல் தோற்றும் பேய்த்தேரானது மெய்யாய் விசாரித்தபேருக்குப் பொய் எப்படி இல்லாமற்

போகிறதோ அப்படிப்போல இங்கப் பூமியிலுள்ள வாழ்வும் சுவர்க்கங்களிலுள்ள வாழ்வும் மற்றப் பூதபேத யோணிகளின் தோற்றுவகைஞும் அவையெல்லாம் சிவஞானத்துடனே கூடி சின்று பொய்யென்று கண்டு நிற்கவே அப்போதும் கர்த்தாவினுடைய பாதமானது ஆன்மாவுக்குக் குளிர்ந்த சிமலாம். அதுவன்றியும், சீபஞ்சாக்கரத்தை ஆசாரியர் அருக்கிரகம் பண்ணின உபதேச விதிப்படிக்குச் சிக்தித்து நிற்கவே அப்போதுங் கர்த்தாவினுடைய பாதமானது ஆன்மாவுக்குக் குளிர்ந்த சிமலா மென்று அறிவாயாக என்றவாறு.

### இதற்கு முதற்குராணி வருமாறு :

எண்டு, அம்முதலை ஞானக்கண்ணினாற் காண்க என்றது: அவன் வாக்கு மனுதீத கோசரமாய் சிற்றலர்ன்-இவ்விடத்திலே முன் சொன்ன ஞானத்துக்கு முதலாகிய சிவனை அவன் அருக்கிரகம் பண்ணின ஞானத்தினுலே காணவேண்டுமென்று சொன்னது: எதனால்? என்னில், அந்தக் கர்த்தா பாசஞானமாகிய கருவிகளுக்கும் பசுஞானமாகிய சிற்றறிவுக்கும் எட்டாமல் வாக்கு மனுதீத கோசரமாய் சிற்கிற ஏதுவினால் என்று அறிவாயாக என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

நாடியோ வென்போ நரம்புசீக் கோழையோ  
தேடி யேனையறியேன் ஹேர்ந்தவகை — நாடியரன்-  
தன்னுலே தன்னையுங் கண்டு தமைக்கானார்  
என்னு மெனவறிவா ரின்று.

(இ-ள்) நாடியோ — நாடிதானே, என்போ — எலும்புதானே, நரம்பு சீகோழையோ — நரம்புதானே

சிதானே கோழைதானே, தேடி எனை அறியேன் — விசாரிக்குமிடத்து என்னைக் காணேன், தேர்ந்தவகை நாடி — விசாரிக்கிற முறைமையிலே விசாரித்தறிந்து, அரன் தன்னுலே தன்னையும் கண்டு — கர்த்தாவினுடைய கிருபையினுடைல் ஆன்மாவையுங் கண்டு கர்த்தாவையுங் கண்டு, தமைகானூர் — தம்மைக் கானைதவர்கள், என்னாம் ஏன் அறிவார் இன்று — என்னத்தை நாம் ஒரு முதலுண்டு என்று அறிந்தவர்களாகப் போகிறோர் இப்பொழுது என்றவாறு.

இனி, நாடியோ என்போ நரம்பு சி கோழையோ— நாம் அறிவியாததற்கு முன்னெல்லாம் நீ திரிவு காட்சி யாய்த் தேகமே தானும் சின்றும் ஜெயக்காட்சியாய்த் தேகத்துக்குள்ளே ஆன்மா உன்னெடன்று சொல்லுகிறோர் களே அது வாத பித்த சிலேத்தும் மாகிய நாடிதானே அல்லது எலும்புதானே அல்லது நரம்புகள்தாமோ அல்லது சீயோ அல்லது கோழைதானே என்று மயங்கின தல்லாமல் உன்னை நீ அறியாயே! மெய்தான் என்னை அறியேன், தேடி எனை அறியேன் தேர்ந்தவகை — முன் உன்னை அறியாமல் தேடி சின்ற நீ இப்போது உன்னை எப்படி அறிந்து தேர்ந்துகொண்டாய்ச்? நாடி அரன் தன்னுலே தன்னையும் கண்டு — பரமசிவருபமாய் எழுந்தருளி வந்து தேவரீர் அநுக்கிரகம் பண்ணின ஞானத்தினுலே என்னையும் சிவனையும் கண்டேன், தமைகானூர் என் நாம் என அறிவார் இன்று — இப்படிச் சிவஞானத்தினுலே தன்னையும் தலைவனையும் அறியாதபேர்கள் கர்த்தாவையும் ஆன்மாவையும் எப்படி உண்டென்று அறியப் போகிறோர்கள்? என்று சிடன் சொல்லக்கேட்டு, இப்போது நீ சிவஞானத்தைக் கருவியாகக்கொண்டு உள்போதத்தினுலே அறிந்தேனென்றல்லவோ சொல்லு

கிரும் உனக்குச் சிவஞானம் கருவியாகாது உன்னைக் கருவியாகக்கொண்டு உணர்த்தும் என்று அநுக்கிரகம் பண்ணுகிறூர் என்பது ஒருரை.

### உதாரண வெண்பா :

காட்டிய கண்ணே தனைக்காலை கண்ணூக்குக் காட்டாய வள்ளத்தைக் கண்காலை — காட்டிய உள்ளாங் தனைக்காலை வள்ளத்தின் கண்ணூய கள்வன்று நூள்ளத்திற் கான்.

(இ-ன்) காட்டிய கண்ணே தனைகாலை — எல்லா வற்றையும் காட்டிக்கொண்டு நிற்கிற கண்ணைனது தன்னை அறியச்செய்யாது, கண்ணுக்குக் காட்டாய உள்ளத்தைக் கண்காலை — கண்ணுக்குக் காட்டிக்கொண்டு நிற்கிற ஆன்மாவையும் கண்ணைனது அறியச்செய்யாது, காட்டிய உள்ளாம் தனைகாலை-எல்லாவற்றையுங் காட்டிக் கொண்டு நிற்கிற ஆன்மாவும் தன்னையறியச்செய்யாது, உள்ளத்தின் கண்ணூய கள்வன்தான் — உள்ளத்திலே ஒளி த்திருக்கிற கள்வனுகிய கர்த்தாவைக்தான், உள்ளத்தில் கான் — அறிவினுலே அறிந்து கண்டுகொள்வாயாக என்றவாறு.

இனி, காட்டிய கண்ணே தனைகாலை — உனக்கு ரூபவிடயத்தைக் காட்டின கண்ணைனது தன்னைக் காண மாட்டாது, கண்ணுக்கு காட்டாய உள்ளத்தை கண்காலை — அந்தக் கண்ணைனது தன்னைக் காணுமல் நிற்ப தன்றியும் தனக்காதாரமாய்க் கூடியின்று இவ்விடயத்தைக் காட்டிக் காணகிற ஆன்மாவையும் காணமாட்டாது, காட்டாய உள்ளாம் தனைகாலை — அந்தக் கண்ணுக்குக்

காட்டாய் நின்ற உன் பசுபோதமாகிய உள்ளமும் கண் ஞாடனே கூடினால் அந்தக் கண்ணறிவாகிய பாசஞான மாய்ப் போம் அல்லது தன்னை வேறுய் அறியமாட்டாது, உள்ளத்தின் கண்ஆய் கள்வன் தான் உள்ளத்தில்காண் - ஆனதினால் பாச பசுஞானத்தினால் உன்னையும் சிவத்தையும் அறியமாட்டாய்; அந்த இரண்டு ஞானத்தையும் பகல் விளக்குப்போலப் பிரகாசமாய் ஸிற்கும்படி விட்டுச் சிவஞானத்துக்கு ஸி கருவியாக விண்றுயானால் அந்தச் சிவஞானக் கண்ணூனது உனக்கு உயிராய் நின்று இங்ஙாள் வரையும் ஒளித்துசின்ற கள்வனுகிய கார்த்தாவையும் காட்டி உன்னையுங் காட்டுமென்று அறிவாயாக என்ற வாறு.

இப்படிச் சிவஞானமாயடங்கிச் சிவத்தைத் தெரி சிக்கும்போது தேகாதிப் பிரபஞ்சவாதனை தோற்றினால் அதை கீக்கிக்கொள்ளுவது எப்படி? என்னில், அந்த ஞானப்பிரகாசத்துக்குள்ளே தான் தோன்றுமல் ஒளித்து நின்று அந்தக் கண்ணீறும் பார்க்கவே தன்னை வாதியா தென்று இரண்டாஞ்குரணி உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உரை.

இதற்கு, இரண்டாஞ்குரணி வருமாறு :

இனி, அசத்தாயுள்ள வன்னபேதங்களை — பொய் யாகிய தத்துவக்கூட்டங்களை, அசத்தென்று காண — பொய்யென்று விட்டு நீங்கவே, உளதாய் ஸிற்பது — அவ் விடத்திலேயுண்டாய் ஸிற்பது, ஞானசொருபம் என்று உணர்பாற்று — சிவஞானத்தினுடைய சொருபம் என்று விசாரித்தறியும் முறைமைத்து என்றவாறு.

இனி, அசத்தாயுள்ள வன்னபேதங்களை அசத் தென்று காண உள்தாய் சிற்பது ஞானசொருபம் என்று உணர்ந்பாற்று — முன்பு உன்னை யான் என்ன தென்று சொல்லி மயங்கும்படி தோற்றின தேகாதிப் பிரபஞ்ச மாகிய வன்னபேதங்களைல்லாம் இப்போது உனக்கு அசத்தாய்ப் பேய்த்தேர் போலவும், கனுப்பொருள்போல வும், இந்திரசால வித்தைபோலவும் பொய்யாய்த் தோன்று மேயானால் அப்போது உன்னைச் சிவஞானரூபமாய் சிற்கிழேம் என்று அறிந்துகொள்வாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

நிர்க்குண்ணுய் நின்மலனுய் நித்தியா னந்தனுய்த்  
தற்பரனுய் நின்ற தனிமுதல்வன் — அற்புதம்போல்  
ஆன வறிவா யளவிறந்து தோன்றுஞே  
வானே முதல்களையின் வந்து.

(இ-ள) நிர்க்குண்ணுய் — குணரகிதனுமாய், நின் மலனுய் — மலரகிதனுமாய், நித்தியானந்தனுய் — அறியாதசுக சொருபியுமாய், தற்பரனுய் நின்ற தனி முதல்வன் — எல்லாவற்றிற்கு மேலாயிருக்கின்ற ஒப்பற்றகர்த்தாவானவன், அற்புதம்போல் — ஆச்சரியம்போல, ஆன அறிவாய்—அமையாத பேரறிவாய், அளவு இறந்து தோன்றுஞே — மனவாக்குக்காயங்களை இறந்து தோன்றுஞே, வானே முதல் களையின் வந்து — பிருதிவி முதல்காதம் சருக முப்பத்தாறுத்துவங்களையும் பொய்யென்று விட்டு நீங்கினவிடத்துத் தோன்றுஞே ? கர்த்தாத் தோன்றுவன் என்றவாறு.

இனி, நிர்க்குணங்குப் நின்மலங்குப் நித்தியானங்தங்குப் — குணுதிதங்குப் மலாதீதங்குப் நித்தியானங்தங்கான சொருபியாய், தற்பரங்குப் நின்ற தனி முதல்வன்—அந்த மேலான பராபரங்குப் நின்ற ஒப்பற்ற கர்த்தாவானவர், அற்புதமாய் — என்றங்கானை அதிசயமாக, ஆன அறி வாய் அளவிறந்து தோன்றுநே — நீங்காத பேரறிவாய் ஆன்மங்குக்கு அளவுபடாமல் பரிபூரண சொருபியாய் அந்த ஆன்மாவாகவே தோன்றுநே? தோன்றுவன், வானே முதல் களையின் வந்து — ஆகாய முதலாகிய முப்பத் தாறு தத்துவமான சகல் பிரபஞ்சத்தையும் பொய் என்று கண்டு ஞானவடிவாய்ப் பற்றற்று நின்ற ஆன்மா வுக்குள் வந்து என்றவாறு.

இங்ஙனங்கு சொன்னவர் சிவதெரிசனை தோன்று வதற்குப் பின்னும் ஓர் உபாயம் சொல்லுகிறூர் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

சட்டி யுணர்வதனைச் சட்டி யசத்தேன்னை  
சட்ட வினியினது சத்தேகாண் — சட்டி  
உணர்ந்தநீ சத்தல்லை யுண்மையைத் தைவும்  
புணர்ந்ததனுற் போய்விடபே போம்.

(இ-ள்) சட்டி உணர்வதனை — இதுவென்று சட்டியறியப்பட்ட தேகாதிப்பிரபஞ்சத்தை, சட்டி அசத்து என்ன — பொய்யென்று சட்டியறியவே, சட்டி இனி உளது சத்தேகாண் — சட்டமாகிய சரீரத்தினிடத் திலே நிலைபெற்று நின்றது சத்தாகிய சிவமேகாண், சட்டி உணர்ந்த நீ சத்து அல்லை — இப்படிச் சட்டியறிந்து

வருகிற சீசத்தாகிய சிவம் அல்லை, உண்மையை — கர்த்தாவை, தைவம் — ஆன்மாவானவன், புணர்ந்ததனால் — அடிமையாகப் பொருந்துகையினுலே, பொய்விட்டுப் போம் — பொய்யாகிய தேகப்பிரபஞ்சம் விட்டுப்போம் என்றவாறு.

இனி, சுட்டி உணர்வதனை சுட்டி அசத்து என்ன—அது இது என்று விடயத்தைப்பற்றி அறிகிற உன் போதத்தைச் சிவன் ஞானத்தினுலே சுட்டி வையில் விளக்குப்போல அசத்தாய்ச் சடமாய் அடங்கிக்கிடக்கக் காண்பையோனால், சட்ட இனி உளது சத்தேகாண் — அப்போது உன்னுடைய தேகமுங் கருவியும் தொழிலும் சத்தாகிய சிவஞானவடிவாய்ச் சிவகரணமாய்ச் சிவத் தொழிலிலே செய்துகொண்டு ஆன்மாவும் சிவமாயே நிற்கும், சுட்டி உணர்ந்த சீசத்தல்லை—அப்படி நின்றாலும் அந்தக் கர்த்தா உண்ணைத் தானுக்கிக்கொண்டு சிற்பதேயன்றிச் சுட்டும் உணர்வையுடைய சீ அந்தச் சத்தாகிய சிவம் ஆகாய், உண்மையை தைவம் புணர்ந்ததனால் பொய் விட்டுப்போம் — உண்மைப்பொருளாகிய கர்த்தா வக்குரிமை அடிமையாய்ப் பொருந்தி யான் எனதென்னும் செருக்கற்றுக் கர்த்தாவினுடைய பெருமை தெரிசித்து நிற்றலான் முன் உண்ணைப்பற்றி நின்ற பிறவித் துன்பமாகிய பொய்வெல்லாம் உண்ணைவிட்டு நீங்கியோடிப் போம் என்று உணர்வாயாக என்றவாறு.

இன்னும் சிவதெரிசைனையாவதற்கோர் உபாய சாதகம் உணர்ந்துகிறூர் என்பது ஓர் உரை.

**உதாரண வெண்பா :**

கண்டதை யன்றன் றேனைவிட்டுக் கண்டசத்தாய்  
அண்டனை யான்மாவி லாய்ந்துணரப் — பண்டனைந்த

ஹன்தைத் தாண்விமோ றுத்தமனி லோண்கருட  
சானத்திற் ரீர்விடம்போற் ருன்.

(இ-ங்) கண்டதை அன்று அன்று என விட்டு—  
காணப்பட்ட தேகாதிப்பிரபஞ்சத்தை இது நான் அல்ல  
இது நான் அல்ல என்று விட்டு நீங்கி, கண்ட அசத்தாய்—  
காண்னின்ற அசத்தாகிய ஆன்மாவேயாய், அண்டனை—  
கர்த்தாவை, ஆன்மாவில் ஆய்வது உணர— ஆன்மாவினி  
டத்திலே விசாரித்தறிந்து, பண்டு அணைந்த ஊனத்தை  
தான் விடுமாறு — அநாதியிலே பொருந்தியிருக்கப்பட்ட  
மலத்தை நீக்கிக்கொள்ளுகிற முறைமை எப்படியென்றால்,  
உத்தமனில் ஒண்கருட சானத்தில் தீர்விடம்போல்தான்—  
உத்தமனுகிய பிடாரன் ஒள்ளிய கருடத்தியானம் பண்ண  
வேவிடம் நீங்குகிறதுபோல உத்தமனுகிய சீடன் சிவனைத்  
தியானம்பண்ணவே மலம் நீங்கிப்போம் என்றவாறு.

இனி இவ்விடத்து சீபஞ்சாக்கரத்தை விதிப்படி  
உச்சரிக்க என்றது — இவ்விடத்திலே சிறப்புப் பொருங்  
கிய பஞ்சாக்கரத்தை விதிப்படி உச்சரிக்கவேண்டு  
மென்று சொல்லிற்றே! அது எந்த ஏதுவினாலே? வேம்பு  
தின்ற புழுப்போல நோக்கிற்றை நோக்கி ஸிற்தும் —  
வேம்பிலே தின்ற புழுவைக் கரும்பிலே கொண்டுபோய்  
விட்டாலும் மீளவும் வேம்பையே நோக்கிக்கொண்டு  
ஸிற்கிறதுபோல, இவ்வான்மாக்களுக்கு — இங்ஙனம்  
சொல்லப்பட்ட ஆன்மாக்களுக்கு, ஞானம்பிரகாசித்தும்—  
சிவஞானம் விளங்கியும், அஞ்ஞானத்தை — அஞ்ஞா  
னத்தையே நோக்கிக்கொண்டு ஸிற்கும், ஆதலின் —

\* ஒப்பிட்ட நான்கு பிரதிகளில் ஒன்றில் 'சானத்திற்றீர்  
விடம்' என்றாது; இது மிகப் பழைய பிரதி. மற்றை  
மூன்று பிரதிகளிலும் 'தியானத்திற்றீர்விடம்' என்றுள்ளது.

ஆகையினாலே, அது நீக்குதற்கு எனக்கொள்க — அது நீக்கிக்கொள்ளுதற்கென்று அறிவாயாக.

இனிக், கண்டதை அன்று அன்று என விட்டு கண்டு அசத்தாய் — உன்னால் தியானித்துக் கண்ட பொருளை எல்லாம் இது நான்வல் என்று விட்டு அத்தையும் பொய் யென்று கண்டு கீன்ற சத்துருபத்தையே ஆன்மா என்றறிந்து, அண்டனை ஆன்மாவில் ஆய்ந்து உணர - அண்ட நாயகனுகிய கர்த்தாவை ஆன்மாவுக்கு அறிவுக்கறிவாய். உயிர்க்குயிராய் ஸிற்கிருர் என்று விசாரித்தறிந்து காண்பானும் காட்சியுமற உன்னைப் பாவளையிறந்த பாவளை யாய்ச் சிவமாக்கண்டு சோகம் பாவளை செய்து ஸிற்பையே யானால், பண்டு அணைந்த ஊனத்தை தான் விடுமாறு உத்தமன் கின் — உன்னைப்பற்றி கின்ற மலமாயா கன்மங்களாகிய ஊனமெல்லாம் கர்த்தாவாகிய உத்தமன் உன்னைத் தானுக்கிக்கொண்டு ஸிற்பதனுலே முறிந்து விடுபட்டுக் கெட்டோடிப்போம், ஆது எப்படிப்போல? என்னில், ஒன்கருடசானத்தில் தீர்விடம்போல் தான்— பன்னகவழிரியாகிய கருடனுக்கத் தன்னைத் தியானித்து ஸிற்கிறவனுக்குப் பாம்புவிடம் ஏறுததுபோவைம் பாம்பு கடிக்கும் என்னும் பயம் அற்றுப்போனது போலவும் அவன் பார்வையினுலே பிறருடைய விடம் விட்டு நீங்கிப் போவது போலவும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

இப்படிச் சோகம்பாவனை செய்தனரியும் பஞ்சாட் சரத்தினாலும் சிவதெரிசனையாகும் என்று முன்றுஞ்சூரி உணர்த்துகிறார்.

இனி இவ்விடத்துப் பஞ்சாக்கரத்தை விதிப்படி உச்சரிக்க என்றது. இவ்வாதமாக்களுக்கு ஞானம் பிரகாசித்தும் அஞ்ஞானத்தை வேம்புதின்ற புழுப்போல

கோக்கிற்கை நோக்கி நிற்கும் ஆதலான் அது நீக்குதற்கு எனக்கொள்க. இவ்விடத்தில் ஆசாரியர் அநுக்கிரகம் பண்ணினா முத்திபஞ்சாக்கரத்தை விதிப்படி அறிவே நாவாகச் செயித்து மூன் சொன்ன நிட்டை பிரியாமல் விற்கவேண்டும் என்று எதுக்காக? என்னில், இவ்வாத மாக்களுக்கு ஞானம் பிரகாசித்தாலும் வேம்புதின்ற புழுவைக் கரும்பில் எடுத்து விட்டாலும் முன்புசித்த வேம்பில்லை சினைந்து கரும்பை மறந்து விற்பதுபோல நெடுநாட்ட பழகின வாதனையினாலே முன் புசித்த மாயா போகங்களை சினைந்து சிவத்தை மறந்து விற்கும்: அந்த வாதஞ்சோஷம் தீரும்படிக்கென்று அறிவாயாக என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

அஞ்செழுத்தா வுள்ள மரனுடைமை கண்டரனை

அஞ்செழுத்தா லர்ச்சித் திதயத்தில் — அஞ்செழுத்தால் குண்டலியிற் செய்தோமங் கோதண்டஞ் சானிக்கில் அண்டனை சேடனு மங்கு.

(இ-ள) அஞ்செழுத்தால் உள்ள ம் அரன் உடைமை கண்டு — பஞ்சாக்கரத்தினாலே ஆன்மாவைக் கார்த்தாவுக்கு அடிமையாகிய உடைமையென்று விசாரித் தறிந்து, அரனை அஞ்செழுத்தால் அர்ச்சித்து இதயத்தில் — கார்த்தாவைப் பஞ்சாக்கரத்தினாலே இதயத்தானத்திலே அர்ச்சனை பண்ணி, அஞ்செழுத்தால் குண்டலியில் செய்து ஓமம்—பஞ்சாக்கரத்தினாலே நாபித்தானத்திலே ஓமத்தை வளர்த்து, கோதண்டம் சானிக்கில் — பஞ்சாக்கரத்தினாலே புருவமத்தியிலே சிவனைத் தியானம் பண்ணவே, அண்டன் ஆம் — அவ்விடத்திலே கார்த்தா

வெளிப்படுவன், சேடன் ஆம் — ஆன்மா அடிமையாம், அங்கு — அந்தக் கர்த்தாவுக்கு என்றவாறு. •

இனி, அஞ்செழுத்தால் உள்ளம் அரனுடைமை கண்டு — பஞ்சாக்கரத்தின் பதப்பொருளான சிகார வழிவாகிய சிவம் வகாரவடிவாகிய திருவருளைக் கொண்டு தனக்கு அந்த அடிமையாய்ப் பிரியாமற் பொருந்தி நிற்கிற யகாரவடிவாகிய ஆன்மாவுக்கு மும்மல மயக்க வாதனை தாக்காமல் இப்போது கருணைவடிவாய்ப் பிற்கிற. நகாரவழிவாகிய திரோதானசத்தியின் மறைந்து ஸின்று மகாரவடிவாகிய ஆணவ மலசத்தியைக் கொடுத்தருள கிருஷ் என்னும் விதியை ஆசாரியர் அருக்கிரகத்தினால் கேட்டறிந்து, அஞ்செழுத்தால் அர்ச்சித்து இதபத்தில்— அந்தப் பஞ்சாக்கரத்தினாலே கர்த்தாவை இதயகமலத் தலே தியானித்து அர்ச்சித்து உள்ளும்புறம்புங் கண்டு பூசித்து, அஞ்செழுத்தால் குண்டலியில் செய்து ஒமம் கோதண்டம் சானிக்கில்—அந்தப் பஞ்சாக்கரத்தினாலே நாயித் தானத்திலே குண்டலிசத்தியாகிய பிரணவ ஓமகுண்டத் தில் சிவாக்கிணியைச் சொலிப்பித்து அதிலே தன்னுடைய கண்மபலன் களைல்லாம் நாசமாகும்படிக்குப் பஞ்சாக்கரத் தினாலே ஆகுதிபண்ணித் தேகமே சிவாதனமாகக் கோதண்டமாகிய புருவமத்தியினின்று பஞ்சாக்கரத்தை ஸினைந்து செயிக்கில், அண்டன் ஆம் சேடன் ஆம் அங்கு — அப்போதும் அண்டனுகிய கர்த்தா உன்னை ஞானப்பிரகாச சொருபமாகிய அடிமையாக்கிப் பாதீமலில் வைத்து நிற்கும் தன்மை தெரிசிக்கப்படும் என்று அறிவர்யாக என்றவாறு.

பின்னும் அந்தப் பஞ்சாக்கர செபத்தினால் சிவாநுபவப்படும் தெரிசினைக்குத் திட்டாந்தமிட்டு உணர்த்து கிருஷ் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

இந்துவிற் பானுவி இராகுவைக் கண்டாங்கு  
சிந்தையிற் காணிற் சிவன்கண்ணை — முந்தவே  
காட்டாக்கிற் ரேன்றிக் கணல்சே ரிரும்பென்ன  
ஆட்டானு மோதனு சேழுத்து.

(இ-ங்) இந்துவில் பானுவில் இராகுவை கண்டாங்கு — இராகு கேதுக்களைக் காண்கவேண்டுமென்றால் சங்கிர சூரியரிடத்திலே காண்கின்றதுபோல, சிந்தையில் காணில் சிவன் கண் ஆம் — ஆன்மாவினிடத்திலே சிவஞானத்தினாலே விசாரித்தறியவே கர்த்தா வெளிப்படுவன்; அது எப்படிப்போல? முந்தவே காட்டாக்கில் தோன்றி — முன்னே காட்டத்திலிருக்கின்ற அக்கினியைக் கடைந்தவிடத்து அந்தக் காட்டத்துக்கு வெருக நெருப்பு வெளிப்பட்டதுபோலக் கர்த்தா ஆன்மாவினிடத்திலே வெளிப்படுவன், ஆன்மா கர்த்தாவைப் பொருங்கி நிற கிறது எப்படியென்னில்? கனல் சேர் இரும்பு என்ன — அக்கினிபைச்சேர்ந்த இரும்பைப்போல ஆன்மா கர்த்தா வைப் பொருங்கின்றபன், ஆனால் கர்த்தா செய்கிற கிருத்தியங்களெல்லாம் ஆன்மா தானே செய்வானே? என்னில், ஆள்தான் ஆம் — ஆன்மா கர்த்தாவுக்கு அடிமையாம், ஒது அஞ்செழுத்து — விதிப்படி பஞ்சாக்கரத்தை உச்சரிக்க என்றவாறு.

இனி, இந்துவில் பானுவில் இராகுவை கண்டாங்கு — சங்கிர சூரியரிடத்தில் அருபமாகிய இராகு கேது என்னும் பாம்பைக் கிரணம் திண்டும் வேளையில் அவர்கள் கிரணத்தையடக்கி மேலாய் நிற்கக் காண்பது

போல முன் சொன்ன இலாடத்தானத்திலே, சிந்தையில் காணில் சிவன் கண் ஆம் — பஞ்சாட்சர சௌரூபமாய் நிற்கிற ஆத்மாவினிடத்திலே சிவம் பிரகாசித்துத் தோன்றி ஆத்மாவை உள்ளடக்கி நிற்கும் தன்மை தெரி சிக்கப்படும். அது எப்படித் தோன்றுவது என்னில்? முந்தவே காட்டாக்கில் தோன்றி கனல்சேர் இரும்பு என்ன — முன்னே காட்டத்தில் தெரியாமல் ஓளித்து நின்ற அக்கினி ஒருவர் ஆணிகொண்டு முறுகவாங்கிக் கடையும்போது எப்படி வெளிப்படுகிறதோ அப்படி ஆத்மாவில் தெரியாமல் ஓளித்து நின்ற சிவஞானவர் அன்புடனே காதலாகிக் கசிந்து கண்ணீர்மல்கி ஒதுவாரிடத் திலேயிருந்து தோன்றி அக்கினியானது இரும்பைக் கெடா மல் தன்னிறமாக்கி உள்ளடக்கி மேற்கொண்டு எப்படி விளங்குகிறதோ அப்படி அந்த அடிமையாகிய ஆத்மாவையும் சிவமாக்கித் தம்முடைய பரிபூரண வியாபகத்துக் குள்ளே ஆத்மா வியாபகமாய் நிற்கும் தன்மையுங் காட்டித் தம்மைத் தெரிசேன கொடுத்து நிற்பர், ஆள்தான் ஆம் ஒது அஞ்செழுத்து — அப்போது ஆன்மா சிவனுக்கு அடிமையாய்ச் சிவானுபவத்துக்குரித்தாய் நிற்கும் என்பதை நீயும் அறிந்து பஞ்சாட்சர செபம் பண்ணுவாய் என்றவாறு. பின்னும் ஒர் உபாய சாதகத்தியானம் உணர்த்துகிறூர் என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

மண்முத ஞெமலர் வித்தை கலாரூபம்  
எண்ணிய வீசர் சதாசிவமும் — நண்ணிற்  
கலையுரு வாஞ்சத்தி நாதமதன் கண்ணும்  
நிலையதிலா மச்சிவன்றுள் நேர்.

(இ-ள) மண் முதல் நாள்ம் — பிருதிவி முதல் ஆன்மதத்துவம் இருபத்துஊலும் தாமரைத்தண்டாகவும், மலர் வித்தை — வித்தியாதத்துவங்கள் ஏழும் சுத்த வித்தை ஒன்றும் ஆக எட்டும் எட்டு இதழாகவும், கலா சூபம் எண்ணிய ஈசர் சதாசிவமும் — சினைக்கப்பட்ட மகேசரதத்துவமும் சாதாக்கிய தத்துவமும் கேசர ஞப மாகவும், நண்ணில் கலை உரு ஆம் சத்தி — பொருந்தப் பட்ட சத்திதத்துவம் காயாகவும், நாதம் அதன் கண் ஆம் — நாததத்துவம் அதனுடைய விதையாகவும், சிலை அதில் ஆம் அ சிவன் தாள் ஓர்—இதிலே சிலைபெற்றிருக்கிற கர்த்தாவினுடைய திருவடித்தாமரையிலே கேரே அர்ச்சித்து வழிபாடு பண்ணுவாயாக என்றவாறு.

இனி, மண் முதல் நாளாம் மலர் வித்தை—ஆணவ மலமென்னும் தடாகத்தில் கண்மமலம் என்னும் சேற் றறப்பற்றி மாயையாகிய விதையின் முளைத்தெழுந்த ஆன்மதத்துவம் இருபத்துஊலும் தாமரைத்தண்டாகவும், வித்தியாதத்துவம் ஏழும் சிவதத்துவத்திற் சுத்தவித்தை யும் அந்தத் தாமரை நாளத்தின்மேற் பூத்து விரிந்திருக்கிற எட்டு இதழாகவும், கலாசூபம் எண்ணிய ஈசர் சதா சிவமும் — அந்தத் தாமரை இதழுக்குட் குழங்கிருக்கிற கேசரம் மகேசரமும் சாதாக்கியமாகவும், நண்ணில் கலை உரு ஆம் நாதம் ஆம் சத்தி அதன் கண் ஆம் — விந்து சத்தி அந்தத் தாமரைப்பூவினுடைய பொருட்டாகவும் நாதமாகிய சிவதத்துவம் அந்தப்பொருட்டிற் பதிந்திருக்கிற விதைக் கண்ணுகவும் உன்னுடைய தேகத்தைப் பஞ்சாக்கரத்தினால் சுத்திப்படுத்திச் சிவனுக்குப் பத்மா சனமாகவும் தியானித்து, சிலை அதில் ஆம் அ சிவன் தாள் ஓர் — அந்தப் பத்மசனத்தில் உன்னைத் தானுக்கிக் கொண்டு சிற்கும் கர்த்தாவினுடைய பாதகமலமாகிய

சிவஞானருப்ததைத் தெரிசித்து நேராகக் கண்டு பூசிப்பாயாக என்றவாறு என்பது ஒர் உரை.

இன்பதாஞ்குத்திரம் ஆன்மசத்தி பண்ணுமாறு உணர்த்திய கருத்து முற்றியது.

### உன்பதாஞ் சூத்திரம் பழையவுரை முற்றிற்.

---

இந்தச் சூத்திர முடிவில் ஆன்மசத்தியும் சிவதெரிசனமும் உடனிகழ்ச்சியாய்த் தோன்றினது என்று அறிக். இப்படிச் சிவதெரிசனை பண்ணின சிட்டுநடைய ஆன்மபோதம் மனவாக்குக்கெட்டாத சிவத்தைத் தெரி சிக்கப்பெற்றேமென்று கெற்சித்து ஸ்ரிர்க்கயால் அந்தக் கெற்சிதம் அடங்கும்படிக்குச் சிவயோக சாதகம் உணர்த்துகிறார். இதற்குப் பத்தாஞ்குத்திரம் வருமாறு :

### பத்தாஞ் சூத்திரம்

அவனே தானே யாகிய வந்தெறி  
ஏக னுகி யிறைபணி நிற்க  
மலமாயை தன்னெடு வல்வினை யின்றே.

(இ-ள்) அவனே தானே ஆகிய அ நெறி—கர்த்தா—ஆன்மாக்கள் தானேயாய் நின்ற முறைமைபோல, ஏகன் ஆகி—ஆன்மாக்கள் கர்த்தாவுடனே ஒன்றுபட்டு, இறைபணி ஸ்ரிக்—கர்த்தாவுக்கு அடிமைத்திறம் வழுவாமல் ஸ்ரிக்கவே, மலம் மாயை தன்னெடு வல்வினை இன்றே—மலமும் மாயையும் அதனேடுங்கூடிய கொடிய வினை களும் இல்லை என்றவாறு.

— என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்கிறே எனின் — இந்தச் சூத்திரம் என்னத்தைச் சொல்லத் தொடங்கிற்கிற எனின், பாசக்ஷீயம் பண்ணுமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று — பாசத்தைக் கெடுக்கிற முறைமையைச் சொல்லத் தொடங்கிற்று. ஈண்டுப் பரமேசுரன் இவ்வான்மாவாய் நின்ற முறைமையால் — இவ்விடத்திலே கர்த்தா ஆன்மாவாய் நின்ற முறைமைபோல, அவனிடத்துக்கு ஏற்கும் நிற்க என்றது — ஆன்மாவும் கர்த்தாவினுடனே ஒன்றுபட்டு நிற்கவேண்டுமென்று சொல்லிற்றே, அது எந்த ஏதுவினுலே? அவ்வாறு நிற்கவே — கர்த்தா நின்ற முறைமையிலே நிற்கவே, யான் எனது என்னும் சேருக்கற்று — யான் என்கிற தேக்கமும் எனது என்கிற போகமும் விட்டு நீங்கி, அவனது சீபாதத்தை அணையும் — கர்த்தாவினுடைய திருவடித்தாமரையைப் பொருந்தும், ஆதலான் — ஆகையினுலே சொன்னது.

இனி, என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்கிறே எனின், பாசக்ஷீயம் பண்ணுமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று — கர்த்தா முன் பெத்தகாலத்தில் ஆத்மாவுடனே ஒன்றும் நின்றும் தான் தோன்றுமல் நின்ற முறைமைபோல இப்போது ஆத்மாவினுடைய முதன்மையை ஒடுக்கிச் சுகலமும் தானும் நிற்கும் தன்மையைத் தெரிச்சின கொடுத்துப் பிரகாசித்து நிற்கிற கர்த்தாவே முதன்மையாக நீ உன் போதம் தோன்றுமல் அவருடைய பாததாமரக்குள் ஒடுங்கிக்கிடப்பையோனால் உன்னுடைய பாசமெல்லாம் நகித்துப்போம் என்று அறிவாயாக:

**இதற்கு, முதற் சூரணி வருமாறு :**

�ண்டுப் பரமேசுரன் இவ்வான்மாவாய் நின்ற முறைமையால் அவனிடத்து ஏதமாய் நிற்க என்றது.

அவ்வாறு சிற்கவே யான் எனது என்னும் செருக்கற்று. அவனது சீபாதத்தை அணையுமாகலான். இப்போது பரமேசுவரன் உனக்குத் தன்னியல்பு பிறந்து ஆன்மசத்தி யாம்படிக்கு அநுக்கிரகம்பண்ணி ஆத்மாவே தானுகத் தோன்றி சிற்றலால் அந்தக் கர்த்தாவுடனே ஒன்றுபட்டு முன் பெங்தத்தில் சிவம் தோன்றுமல் சின்றதுபோல இப்போது உனக்குப் போதம் தோன்றுமல் ஏகமாய் உள்ளீர் சிற்கச்சொன்னது. அவ்வாறு சிற்கவே நீ யான் எனது என்னும் செருக்கும் கெற்சிதமும் அற்றுக் கர்த்தாவினுடைய சீபாதகமலமாகிய திருவருள் ஞானமாய் ஒடுங்கிப் பேரான்த முத்தியைப் பெறுவதற்கு என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஒருரை.

### உதாரண வெண்பா :

நானவனேன் மேண்ணினர்க்கு நாடுமூள் முண்டாதல் தானேனவோன் றின்றியே தான் துவாய்—நானேனவோன் றில்லென்று தானே யெனுமவரைத் தன்னடிவைத் தில்லென்று தானு மிறை.

(இ-ள.) நான் அவன் என்று எண்ணினர்க்கு நாடும் உளம் உண்டு — நான் என்றும் அவன் என்றும் இரண்டாக விசாரிக்கிறவர்களுக்கு விசாரிக்கிற ஆன்மா ஒன்று உண்டு, ஆதல்—ஆகையினுலே, தான் என ஒன்று இன்றியே — தான் என்கிறது சற்றுயில்லாமல், தான் அதுவாய் — தான் அந்தக் கர்த்தாத்தானே ஆய், நான் என ஒன்று இல் என்று தானே எனும் அவரை — நான் என்கிறது சற்றுயில்லை கர்த்தாத்தானே என்று சொல்லுகிறவர்களை, தன் அடிவைத்து — தன்னுடைய திருவடித்

தாமரையை அவர்களிடத்திலே பதிவித்து, இல் என்று தான் ஆம் இறை—அவர்களுக்கு வருகிற தேவமும் போக மும் இல்லீஸ்யன்று கர்த்தா தானே ஏற்றுக்கொள்ளுவன் என்றவாறு.

இனி, அம் முதல் பணி வழுவாது நிற்க என்றது—அம்முதலாகிய கர்த்தாவினுடைய அடிமைத்திறம் வழுவாமல் நிற்கவேண்டுமென்று சொல்லிற்றே! அது எந்த ஏதுவினாலே? அவன் அருளால் அல்லது ஒன்றையும் செய்யானாகவே—கர்த்தாவினுடைய திருவருள் செய்கிறதேயல்லாமல் தான் ஒன்றையும் செய்யாமலிருக்கவே, அஞ்ஞான கன்மம் பிரவேசியா—அஞ்ஞானமும் கன்மமும் வந்து பொருந்தாது, ஆதலான்—ஆகையினாலே சொன்னது.

இனி, நான் அவன் என்று எண்ணினர்க்கு நாடும் உளம் உண்டாதல்—நான் அன்றிச் சிவமானேன் என்று எண்ணினாலும் அப்படி எண்ணுகிறதற்கு ஆன்மீபாதத் தெரிசிதம் உண்டாகும். ஆன்மபோதம் என்பது உண்டாகவே மும்மலவாதணையும் போகாது. ஆனதினால், தான் என ஒன்று இன்றியே தான் அதுவாய்—தான் என்று ஒரு முதல் தோன்றுமல் தான் அந்தச் சிவஞானமாய் அடங்கி, நான் என ஒன்று இல் என்று தானே எனும் அவரை— இனி நான் என்று ஒரு முதலில்லை எல்லா உண்டி முயக்கம் பயம் இன்பம் முதலான எல்லாம் அந்தச் சிவஞானத்தின் செயலே என்று கண்டு அப்படிக் கண்ட உண்ணையும் மறந்து அதுவாய் நிற்பையேயானால், தன் அடி வைத்து இல் என்று தான் ஆம் இறை—அப்போது கர்த்தா உன்னித் தம்முடைய குளிர்ந்த பாத தாமரை ஸ்மிலிலே வைத்துக்கொண்டு உனக்குச் சிவ

போகத்தைக் கொடுத்து உன்னுடைய பிராரத்துவபோகம் முதலான எல்லாம் தாம் ஏற்றுக்கொண்டு நிற்பர். உனக்கு ஒரு விண்புமில்லீ என்று அறிவாயாக என்ற வாறு. இந்த ஷ்டட்டை கூடுதற்கு இன்னும் ஒரு சாதகம் சொல்லுகிறோம் என்று உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உரை.

### இதற்கு, இரண்டாங்கு ரூணி வருமாறு : १

இனி, அம்முதல் பணி வழுவாது நிற்க என்றது அவனருளால் அல்லது ஓன்றையும் செய்யானாகவே அஞ்ஞான கன்மம் பிரவேசியர் ஆகலான் — இனி அந்த ஞான முதலாகிய கர்த்தாவுக்கு வேண்டிய சிவபணி விடை செய்துகொண்டு சற்றும் வழுவாமல் நிற்கவேண்டும் என்று சொன்னது மனவாக்குக் காரம் மூன்றும் ஞான சாரியராய் எழுந்தருளிக் கர்த்தா அருளிச்செய்தபடியே செய்துகொண்டு வேறொன்றும் செய்யாமல் அந்த ஞானச் செயலாகவே உன் செயல் நிற்க வருமையானால் அப்போதும் உன்னிடக்கிலே முக்கின அஞ்ஞான கன்மங்கள் வந்து பொருந்தாது என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

நாமல்ல விந்திரியம் நம்வழியி எல்லவழி  
நாமல்ல நாமு மரனுட்டமை — ஆமென்னில்  
எத்தனுவி னின்று மிறைபணியார்க் கில்லைவினை  
முற்செய்வினை யுந்தருவான் முன்.

(இ-ள்) நாம் அல்ல இந்திரியம் — நாம் பஞ்சேந் திரியங்களிலே ஒன்றால்ல, நம் வழியின் அல்ல — பஞ்சேந்

திரியங்கள் நம்முடைய வழித்தோ அதுவும் நம்முடைய வழித்தல்ல, வழி நாம் அல்ல—நாம் தாம் நம்முடைய வழித்தோ காமும் நம்முடைய வழித்தல்ல, காமும் அரன் உடைமை—நாமும் கர்த்தாவுக்கடிமையாகிய உடைமை, ஆம் என்னில்—இப்படி ஸ்ரீ வருமேயானால், எதனுவில் சின்றும்—எந்தெந்தச் சரீரத்திலே பொருந்தி சின்றாலும், இறை பணியார்க்கு இல்லை வினை—கர்த்தாவி னுடைய அடிமைத்திறம் வழுவாமல் ஸ்ரீ பேர்களுக்கு வினையோ இல்லை, முன் செய் வினையும்—முன்னே செய்யப்பட்ட வினையோ, தருவான்முன்—கூட்டி முடித்த கர்த்தாவே ஏற்றுக்கொள்ளுவன் என்றவாறு.

இனி, நாம் அல்ல இந்திரியம் நம் வழியின் அல்ல—தேசாதிக் கூட்டமாகிய தத்துவங்கள் எல்லாம் நாமால்ல; அவை நம்முடைய வழித்தாய் நடப்பதுமல்ல, வழி நாம் அல்ல—நாமாகோ நம்முடைய வழித்தாய் நடப்பதுமல்ல, காமும் அரன் உடைமை ஆம் என்னில்—அந்தத் தத்து வங்களும் நாமாகிய ஆத்மாவும் கர்த்தாவுக்கு உடைமை யும் அடிமையும் ஆம் என்றறிந்து அவ்விரண்டு வகையும் கர்த்தாவி னுடைய ஏவற் பணிவிடை செய்ய அடிமைத் திறம் வழுவாமல் ஸ்ரீ வருமேயானால், எதனுவில் சின்றும் இறை பணியார்க்கு இல்லை வினை—எந்தெந்த வடிவாய் சின்றாலும் கர்த்தாவுக்கு வேண்டிய பணி செய்துகொண்டு ஸ்ரீ மகாத்மாக்களை ஒரு வினையுங் கூடாது: அவர்களுக்குத் தேகமுயில்லை, முற்செய் வினை யும் தருவான்முன்—செய்த வினைப்பயன்களை ஆத்மா வுக்குக் கூட்டின கர்த்தாவே இப்போது ஆத்மாவுக்கு முன்னின்று தேகத்தையும் போகத்தையும் தாமாக ஏற்றுக்கொள்வர் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

அந்தியே சகல ஆன்மாக்களும் சகல உலகமும் அந்தக் கர்த்தாவுக்கு அடிமையும் உடைமையும் ஆகையால் எல்லா ஆன்மாக்கள் வினையையும் ஏற்றுக்கொள்ள வாகாதோ என்னில், யான் எனது என்னும் செருக்கை யுடைய ஆன்மாக்கள் வினையை ஏற்றுக்கொள்ளார் என்று உணர்த்துகிறூர் என்பது ஒரு உரை.

### உதாரண வெண்பா :

சார்ந்தாரைக் காத்தல் தலைவர் கடனுதல்

சார்ந்தாரைக் காத்துஞ் சலமிலனுய்ச் — சார்ந்தடியார் தாந்தானுய்ச் செய்துபிறர் தங்கள் வினை தாங்கோடுத்தல் ஆய்ந்தார்முன் செய்வினையு மாங்கு.

(இ-ன்) சார்ந்தாரை காத்தல் தலைவர் கடன் — தன்னை வந்தடைந்த பேர்களைக் காத்து இரட்சிக்கிறது பெரியோர்களுக்கு முறைமை, ஆதல் — ஆகையினாலே, சார்ந்தாரை காத்தும் — தன்னை வந்தடைந்த அடியார் களைக் காத்து இரட்சித்தும், சலம் இலனுய் — பெத் தாத்மாக்களிடத்திலே பட்சப்பிரதிபட்சமில்லாதவனுய், சார்ந்தடியார் தாம் தானுய்ச் செய்து — தன்னை வந்தடைந்த அடியார்களைக் கர்த்தா தானுகாச்செய்தும், பிறர் தங்கள் வினை தாம் கொடுத்தல் — அவரவர் விரும்பப் பட்ட போகத்தை அவரவர்களுக்குக் கூட்டி முடிப்பன், ஆய்ந்தார் முன் செய்வினையும் — தன்னை அடைந்த ஞாதாக்களுக்குக் கூட்டி முடிக்கிறது எப்படியேன்றால், ஆங்கு — அந்த பெத்தாத்மாக்களுக்குக் கூட்டி முடிக்கிறது போல் என்றவாறு.

இனி, சார்ந்தாரை காத்தல் தலைவர் கடன் ஆதல்தன்னை முழுவதும் நம்பிச் சார்ந்தபேரைக் காப்பது தலைவனுகிய கர்த்தாவுக்குக் கடனுமாதலால், சார்ந்தாரை காத்தும் சலம் இல்லை — அப்படிச் சார்ந்தபேரைக் காப்பதன்றியும் மற்ற ஆத்மாத் தன்மேலும் வெறுப் பின்றி வேண்டுவார் வேண்டுவதே செய்வன், அது எப்படியும்? என்னில், சார்ந்ததியார் தாம் தானுய்ச்செய்து பிறர் தங்கள் வினை தான் கொடுத்தல் — கர்த்தா தன்னைச் சார்ந்த மகாத்மாக்கள் தேகத்தையும் போகத்தை யும் வெறுத்துத் தன்னை இச்சித்து ஸிற்கும் கருத்தறிந்து அவர்களைத் தானுக்கிக்கொண்டு பேரின் பத்தையே கொடுப்பன்: மற்றப் பெத்தாத்மாக்கள் தேகத்தையும் போகத்தையும் இச்சித்துத் தமக்கு ஏன்ற வினைகளைச் செய்துகொண்டு நிற்கையால் அவர்கள் ஸ்னைவின்படி அவரவர் வினைக்கேற்ற பலன்களையே கொடுத்துப் பருவப் படுத்துவன், ஆய்க்தார் முன் செய்வினையும் ஆங்கு — இவை அல்லாமலும் என் செயலெலாம் உன் செயலே என்றும் உயிர்க்குயிராய் ஸின்று நியே என்னைத் தொண்டு செய்வித்தும் செய்கிறுய் என்றும் எனக்கொரு செயல் வேறே இல்லை என்றும் இடைவிடாமல் ஸ்னைத்து தோத் திரங்கள் செய்து ஏன்ற பணிவிடை செய்து ஸிற்கிற பேர்களுக்கும் இரங்கி அவர்களையும் வினை சாராமல் ஏன்றுகொண்டு இரட்சிப்பர் என்று அறிவாயாக என்ற வாறு.

ஆனால், சிவஞானத்தைப்பெற்ற மகாத்மாக்கள் திருமேனியில் இன்பதுன்பம் தாக்காமலிருக்கவேண்டுமே தாக்குவானேன்? என்னில், அதனால் அவர்களுக்கு ஆனியில்லை என்று உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

இங்குளி வாங்குங் கலம்போல ஞானிபால் .

முன்சேய் வினைமாயை மூண்டிடினும்—பின்சேய்வினை  
மாயையுட னில்லாது மற்றவன்றுள் மெய்ப்பொருளே  
ஆயவத னைணரு மச்சு.

(இ-ன) இங்குளி வாங்கும் கலம் போல—பெருங்  
காயமிருந்து எடுத்துவிட்ட பாண்டம்போல, ஞானிபால்-  
ஞானவாணிடத்திலே, முன் செய்வினை மாயை மூண்டிடி  
னும் — முன்னே ஆர்ச்சிக்கப்பட்ட வினையானது மாயா  
தேகமாய் வந்து பொருந்தினாலும், பின் செய்வினை மாயை  
உடல் நில்லாது — இப்போது ஆர்ச்சிக்கப்பட்ட ஆகா  
மியம் மாயா சரீரமாய் வந்து பொருந்தாது, மற்று அவன்  
தான் — மற்றவனுகிய ஆன்மாத்தான், மெய்ப்பொருளே  
ஆய் — மெய்ப்பொருளாகிய கர்த்தாவாய் சிற்க, அதனால்  
உணரும் அச்சு—அப்படி சிற்கவே பிராரத்துவம் தேகத்  
திலே வந்துபோம் என்றவாறு.

இனி, இங்குளி வாங்கும் கலம்போல — பெருங்  
காயமிட்டிருந்த பாணையிலே அந்தப் பெருங்காயமெல்  
லாம் ஒருங்கு எடுத்துவிட்டாலும் அப்பாணையிருக்கு மட்டும்  
நாறிக்கொண்டிருப்பதுபோல ஞாஞ்சாரியர் ஆறு  
அத்துவாவையும் சோதித்து அதிற் கட்டுப்பட்டிருந்த  
வினையெல்லாம் ஞாஞ்சிக்கிணியினுல் சுட்டுவிட்டபடியினுல்  
சஞ்சித வினை இல்லையாம், ஞானிபால் முன் செய் வினை.  
மாயை மூண்டிடினும் — அந்தச் சஞ்சிதத்தின் முன்  
கட்டுப்பட்டிருந்ததில் பாகப்பட்டிருந்த வினையைப் பிரித்  
துப் புசிப்புக்கு அமைத்த பிராரத்துவம் இன்பதுன்பமாய்

மரயாதேகம் இருக்குமட்டும் வந்து பொருங்தினாலும், முன் செய் வினை மாயையுடல் நில்லாது — அதினாலே ஞானவான்களுக்கு முன்போலப் புசிப்பும் ஆகாமிய வினையும் தேகமும் உண்டாகாது, அது எப்படிப்போல? பெருங்காயநாற்றம் பாளையைப் பற்றி நாறுவதன்றிக் கறிக்கு எடுத்துப் புசிக்கக் கூடாததுபோல ஞானவான்களுக்கும் இன்பதுன்பமென்று அந்தப் பெருங்காயநாற்றம்போல அறிந்திருப்பதேயன்றிப் புசிக்குங்கொடையிலாகாது, மற்று அவன் தான் மெய்ப்பொருளே ஆய அதனால் உணரும் அச்சு — ஞானவான்கள் முன்போல மாயா தேகத்தைப்பற்றி நில்லாமல் ஞானவடிவான சிவமாய் நிற்கையால் பிராரத்துவபோகம் தேகத்தளவாய் நின்று கழிந்துபோம்; ஆகாமியமெல்லாம் திருவருட செயலாகப் போம் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

இப்படிச் சிவயோக முதிர்ச்சியைப் பெற்ற மகாத மாக்கள் சிவன் முத்தராய் இந்தத் தேகத்துடனே தானே சாயுச்சிய முத்தியைப் பெற்று நின்மல சாக்கிராதிதராய் விடயவாதனை தாக்காமல் நிற்பர் என்பதற்குத் திட்டாந்தமிட்டு உணர்த்துகிறார் என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

நண்ணனல் வேவாத நற்றவர் தம்மினும் பண்ணமர மாச்சேவுத்தும் பாகரினும் — என்னி அரனடி யோர்பவ ரைம்பூலனிற் சென்றும் அவர்திற நீங்கா ரதற்கு

(இ-ள) நண் அனல் வேவாத நல் தவர் தம்மினும்— பொருங்தப்பட்ட அக்கினியிலே கை வேவாத நல்ல அக்கினித்தம்பனை வல்ல பேர்களைப்போலவும், பண் அமர

மா செலுத்தும் பாகரினும் — பண்ணுக்குப் பொருந்தக் குதிரையை நடத்துகிற பாகரைப்போலவும், எண்ணி — விசாரித்து, அரன் அடி ஓர்பவர் — கர்த்தர்வி னுடைய திருவடித்தாமரையை விசாரித்தறிந்தவர்கள், ஜம்புள்ளில் சென்றும் — பஞ்சேந்திரியங்களி லும் பொருந்தினாலும், அவர் திறம் நீங்கார் — கர்த்தாவினுடைய திருவடித்தாமரையை விட்டு நீங்கார்கள், அதற்கு — அந்தப் பஞ்சேந்திரியங்கள் வழித்திலே வாரார்கள் என்றவாறு.

இனி, என் அனல் வேவாத கல்தவர் தம்யினும்— இவ்விடத்திலே அக்கினிஸ்தம்ப மந்திர வித்தையை உடையவர்கள் அக்கினிச்குடு தாக்காமல் அக்கினியை எடுத்து விளையாடுவது போலவும், பண் அமர மா செலுத்தும் பாகரினும் — கல்லீண அமைந்த குதிரை எத்தனை வேகமுடையதானாலும் ஏறி நடத்தும் ராவுத் தன் வசப்பட்டிருப்பதுபோலவும், எண்ணி அரன் அடி ஓர்பவர் ஜம்புள்ளில் சென்றும் — ஆசாரியர் அநுக்கிரகம் பண்ணின உபதேச மந்திரங்களைக் கேட்டுச் சிந்தித்துத் தெளிந்து நிட்டை கூடித் திருவருள் வடிவாயிருக்கிற ஞானவான்கள் தேகாதிப்பிரபஞ்சமாகிய இன்பதுன்ப விடயத்தைப் பஞ்சேந்திரியங்களுடனே கூடி அறிந்தாலும் அந்த இந்திரிய வசப்பட்டு மயங்கார்கள் கெம்பீர மாய், அவர் திறம் நீங்கார் அதற்கு — அவர்க்குச் சார்பா மென்று ஏற்றுக்கொண்டு நிற்கிற சிவஞானத்திற்கு கைலே அந்த விடயவாதனையெல்லாம் தன் வசப்படுத்திக் கொண்டு சிவமாய்க் கவலையற்று நிற்பார்கள் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

இப்படி நிட்டைகூடின மகாத்மாக்கள் சத்துடனே கூடிச் சத்தாய்ச் சத்தையறிவதுபோல அசத்தையும்போத

சத்தோடு கூடி அசத்தாய்ப் போகார்களே என்னில்,  
போகார்கள் என்று உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

சதசத்தா மெய்கண்டான் சத்தருளிற் காணின்  
இதழித்தல் பாசத்தி லின்றிக் — கதமிக்  
கேரிகதிரின் முன்னிருள்போ லேலா வசத்தின்  
அருக்கீணயார் சத்தைனவ ராங்கு.

(இ-ன்) சதசத்து ஆம் மெய்கண்டான்—சதசத்த  
ஞகிய சத்தியத்தினைத் தெரிகித்த ஆன்மாவானவன்,  
சுத்து அருளில் காணில் — சத்தாகிய சிவத்தை அவன்  
அருளினுலே கானுமிடத்து, இதழித்தல் பாசத்தில்  
இன்றி — பாசத்திலே சற்றும் பந்தமில்லாமல், அது என்  
போல எனில், கதம் மிக்கு எரி கதிரின் முன் இருள்  
போல் — மிகுந்த கோபத்தொடும் எரிந்துவருகிற ஆதித்  
தன் முன்னே அந்தகாரம் நில்லாததுபோல, ஏலா-பாசம்  
இவர்களைப் பொருந்தாது, அசத்தின் அருகு அணையார் —  
அவர்களும் அசத்தாகிய பாசத்திலே பொருந்தார்கள்,  
சத்து அணைவர் — சத்தாகிய சிவத்தையே பொருந்துவார்  
கள், ஆங்கு — அந்தப் போகத்துக்கு என்றுவாறு.

இனி, சதசத்து ஆம் மெய்கண்டான் — சத்தின்  
தன்மையும் அசத்தின் தன்மையும் திடப்பட மெய்யாய்  
விசாரித்துக் கண்ட சிவஞானிகள், சத்து அருளில்  
காணில் — சத்தாகிய பேரின்ப சுகத்தைத் திருவருள்.  
காட்டக்கண்டு ஞாதுரு ஞான ஞேயம் என்னும்  
திரிபுடி தோன்றுமல் புசித்து அறிந்தார்களேயானால்,  
இதழித்தல் பாசத்தில் இன்றி — இப்போது சற்றும்

பாசமாகியபோய்ப்போகத்தில் இச்செயற்றுச் சிவாருபவ  
போக இச்செயையிகுதலால், கதங் மிகிது எநி கதிரின்  
முன் இருள்போல் ஏலா — மிகுத்த கொபத்துடனே பிர  
காகித்து சிற்கிற சூரியன் முன்னே இருட்டு எதிர்த்து  
தோன்றுக்குத்தபோவப் பாசவாதணையும் அவர்கள் முன்  
எதிர்த்த தோன்றுக்கு, அச்சிதன் அதனு அணையார்  
சத்து அணைவர் ஆங்கு — ஆனதினால் கீட்கட கடின  
மகாக்மாக்கள் அந்தப் பாசவாதணையுக்கே அச்சித்துடன்  
சாரார்கள்; இடைவீடாமற் சத்தாகியசிவக்குதன் அடங்  
கிச் சிவாருபவம் ஒன்றுமே கண்டிருப்பார்கள் என்று  
அறிவாயாக என்றவாறு, பத்தாஞ்சுக்கிராம் சிவபோக  
சாதணைக்குச் சொல்லிய கருத்து முற்றியது.

### பத்தாஞ்சுக்குத்திரம் பழையவுரை பூர்ணம்

முன் சொன்ன ஒன்பதாஞ்சுக்கிரமும் இப்போது  
சொன்ன பத்தாஞ்சுக்குத்திரமும் நின்மலை துரியமென்றே  
அறிக். இப்படித் துரியாருபவம் அறிந்த சீடனை இலித்  
துரியாதீமாகிய ஞேயத்தமுக்கிச் சிவபோகமாகிய வாபம்  
பெறவேண்டுமென்று சொல்ல அப்போது நான் என்று  
ஒரு முதல் இல்லாமல் திருவருளாய்ப் போனேனே இந்தத்  
திருவருளுக்கு மேலே ஒரு ஞேயமாகிய பொருள் உண்டா  
மாகில் அதனைப் பொருந்துவிரது ஆர்? என்று சொல்ல,  
இப்படிச் சொன்னபோதே நீ முன் ஆன்மதீரிசனம்  
பண்ணினவன் அல்ல! முன் ஆணவ மலமாய் நெடு நாட்  
கிடந்தும் அதிலே பிறந்தவனல்லவே! இப்போது சிவ  
ஞானத்தில் ஒடுங்கினது கொண்டு இல்லாமல் இறந்து  
போவாயோ! போகாய். நீங்கிடியனல்லவோ? உன்னைத்  
தாய்போலமலத்தைக் கெடுத்துவங்த திருவருள் உன்னை

உண்டென்று காட்டித் தனக்கு முதலாகிய ஞேயத்தைக் கொடாதே போனால், அந்த ஞானத்தினுலே பிரயோசனம் ஏதிருக்கிறது? ஆனதினுலே அந்தத் திருவருளாகிய ஞானம் ஆத்மாவாகிய ஞாதுருவும் ஞேயமாகிய கர்த்தாவும் தோன்றுமல் தாடலைபோல ஏகிபவித்து நிற்கச் சிவபோகத்தைப் புசித்து சில் என்று பதினேராஞ்சுத்திரம் உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உரை.

### பதினேராஞ்சு சூத்திரம்

கானுங் கண்ணுக்குக் காட்டு மூளம்போற்  
காண வுள்ளத்தைக் கண்டு காட்டவின்.

அயரா வன்பி னரன்கழல் செலுமே.

(இ-ஞ) கானும் கண்ணுக்கு காட்டும் உளம்போல் — காணவல்ல கண்ணுக்குக் காட்டி ஆன்மா புசிக் கிறதுபோல, காண உள்ளத்தை கண்டு காட்டவின் — காணவல்ல ஆன்மாவுக்குக் காட்டிக் கர்த்தா புசிக்கையினுலே, அயரா அன்பின் அரன்கழல் செலுமே — விட்டு நீங்காத அன்பினுலே கர்த்தாவினுடைய திருவடித்தாமரையைப் பொருந்துவன் என்றவாறு.

— என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்கிறே எனின் — இந்தச் சூத்திரம் என்னத்தைச் சொல்லத் தொடங்கிற்கிறே? எனின், பரமேசுரன் துசிபாதகமலங்களை அணைய மாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று — கர்த்தாவினுடைய திருவடித்தாழையைப் பொருந்துகிற முறைமையைச் சொல்லத் தொடங்கிற்று.

சண்டு இவ்வான்மாக்கள் — இவ்விடத்திலே இங்கனம் சொல்லப்பட்ட ஆன்மாக்கள், அவனை இன்றி —

கார்த்தாவையல்லாமல், அமைந்து ஒன்றையும் விடயியா—பொருந்தி ஒரு விடயத்தையும் அறியச் செய்யார்கள், ஆதலான்—ஆகையீனாலே, அவனும் அவற்றது விடயத்தை யுணரும் என்றது—கார்த்தாவும் ஆன்மாக்கஞ்சுக்கு வருகிற போகத்தையற்று புசிப்பன் என்று சொன்னது.

இனி, என்பது குத்திரம் என்னுதலிற்குரே ஏனின், பரமேசரனது சீபாதத்தை அணையுமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இப்போது காணும் காட்சியிடைய கண்ணுக்கு உள்ளமாகிய ஆன்மா தன்னைக் காட்டிக் கண்ணுக்கு உரித்தான விடயத்தைக் கண்டுகொண்டு அந்தக் கண்ணுயிர் ஸிற்பதுபோலக் கார்த்தாவும் தன்னை ஆன்மாவுக்குப் பேரின்பமாய்க் கொடுத்து ஆன்மாவினுடைய தேகபோகங்களையெல்லாம் தாம் ஏற்றுக்கொண்டு அந்த ஆன்மாவாயே ஸிற்பர்.

### இதற்கு முதற்குரணி வருமாறு :

ஈண்டு இவ்வான்மா அவணை யின்றியமைந்து ஒன்றையும் விடயியா ஆகலான் அவனும் அவற்றது விடயத்தை யுணரும் என்றது— இவ்விடத்தில் இவ்வான்மா சிவபோக முதிர்ச்சியீனால் திருவருளாய் அடங்கிச் சிவபோகம் ஒன்றையுமே இச்சித்துப் புசித்துத் தான் கார்த்தாவையின்றி வேரென்றையும் அமைந்து இச்சியாமல் ஸிற்கையால் அந்தக்கார்த்தாவும் அவ்வான்மாவுக்கு அளவு பட்டாத பேரின்பத்தைக் கொடுத்துக்கொண்டு நின்று அந்த ஆன்மாவுக்குள்ள பிராரத்துவ விடய போகங்களையெல்லாம் ஏற்றுக்கொண்டு அந்த வழியே மற்றுள்ள உயிர்கஞ்சும் சிவபுண்ணையங்களைக் கொடுத்து இரட்சிப்பர் என்று அறிவாயாக என்பது ஓர் உரை.

**உதாரண வெண்பா :**

ஐந்தையு 'மோக்க வுணரா தவற்றுணர்வ  
தெந்தும்போ னின்றுணரு மாதலான் — ஐந்தினையும்  
ஒன்றேன்றுய்ப் பார்த்துணர்வ துள்ளமே யெவ்வுலதும்  
ஒன்றேன்றுய்ப் பார்க்கு முணர்ந்து.

(இ-ள்) ஐந்தையும் ஒக்க உணராது — சத்தாதி  
விடயங்கள் ஐந்தையும் ஆன்மா ஏககாலத்திலே அறியச்  
செய்யாது, அவற்று உணர்வது — அந்தச் சத்தாதி  
விடயங்கள் ஐந்தையும் ஆன்மா அறிகிறது எப்படி?  
என்றால், ஐந்தும்போல் நின்று உணரும்—பஞ்சேந்திரியங்  
களைப்போலச் சத்தாதி விடயங்கள் ஐந்தையும் அது  
அதுவாய் அறிந்து புசித்து வருவன், ஆதலான் — ஆகையினாலே,  
ஐந்தினையும் ஒன்று ஒன்றூய் பார்த்து உணர்வது  
உள்ளமே — பஞ்சேந்திரியங்களிடமாக நின்று அதுவது  
வகப் பொருந்தி அறிந்துவருகிற ஆன்மாவே, எ உலகும்-  
எல்லா ஞாதாக்களுடைய போகங்களையும், ஒன்று —  
ஒப்பற்றகர்த்தாவானவன், ஒன்றூய் பார்க்கும் உணர்ந்து-  
ஏக காலத்திலே அறிந்து புசித்து வருவன் என்றவாறு.

இனி, ஐந்தையும் ஒக்க உணராது அவற்று உணர்வு  
ஐந்தும்போல் நின்று உணரும் ஆதலால்—ஆத்மாவானது  
ஐந்து விடயத்தையும் ஒக்க ஒரு காலத்திலே அறியமாட-  
டாது: ஒவ்வொரு விடயமாய் அதுவதுவாய் நின்றே  
அவற்றை அறியும்: ஆதலினால், ஐந்தையும் ஒன்று ஒன்று  
ஆய் பார்த்து உணர்வது உள்ளமே — இவ்விடத்திலே  
ஐந்து விடயத்தையும் சிவபோகமாய் உடலும் உயிரும்  
போலக் கர்த்தா அறிவிக்க அறிந்து ஒன்றூய் நின்று சகல்

போகத்தையும் ஆன்மா சிவனுக்கே ஒன்றெண்ணருய்க் கொடுத்துத் தானும் சிவபோகமாயே புசித்து சிற்கும், எ உலகும் ஒன்றெண்ணருய் பார்க்கும் உணர்ந்து — ஒப்பில் வாத் தனி முதல்வனுகிய கர்த்தா ஓர் ஆன்மாவினிடத் திலே ஒற்றுமையாய் நின்று பிராரத்துவ போகங்களையும் ஏற்றுக்கொண்டு சிவபோகத்தைக் கொடுத்து சிற்பது போல அளவில்லாத உலகங்களிலிருந்து முத்தி பெற்றிருக்கிற அளவில்லாத ம்காத்மாக்கள் பிராரத்துவபோக்கத்தையும் ஒக்க ஏக்காலத்திலே கொடுத்துக்கொண்டும் மற்று முன்னிலைப்பட்ட உயிர்கள் மவங்களையும் போக்கி இரட்சிப்பர் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

இவ்விடத்திலே மாயாபோகமான சத்தா திவிடயம் ஞானவான்களுக்கு எப்படிச் சிவபோகமாயிருக்கு மென்னில் உயிர் சிவமாய்ப் போன்ற மாயையும் கன்மும் சிவமாயே போம் என்று உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உணர்.

### உதாரண வெண்பா :

ஏகமாய் நின்றே யினையடிக் கோன்றனரைப்  
போகமாய்த் தான்விளைந்த போற்பினேன் — ஏகமாய்  
உள்ளத்தின் கண்ணாலு னுள்குவா ருள்கிற்றை  
உள்ளத்தாற் காண்ணே வுற்று.

(இ-ள) ஏகமாய் நின்றே இனை அடிகள் ஒன்று உணர — முத்தாத்மாக்கள் கர்த்தாவி னுடைய திருவடித் தாமரையிலே ஒன்றுபட்டு விசாரித்தறிய, போகம் ஆய் தான் விளைந்த பொற்பினேன் — அநுபோகமாய்க் கொடுக்கப்பட்ட சிறப்பினையுடையவன், ஏகம் ஆய் உள்ளத்தின்

கண் ஆனான்—தன்னேடு ஒன்றுபட்ட ஆன்மாக்களுடைய இடமானான், உள்குவார் உள்கிற்றை — சினைக்கிற பேருடைய நினைவை, உள்ளத்தால் காணுவே உற்று— தனது திருவள்ளாத்திலே அடைத்தருளிக் காணுவே ! காண்பன் பொருந்தி என்றவாறு.

ஏதமாய் நின்றே இனை அடிகள்—கர்த்தாவி னுடைய திருவடித்தாமரையானது சர்வான்மாக்களிடத்திலேயும் ஒன்றுபட்டு நின்று, ஒன்று உணர—ஆன்மாக்கள் ஒரு விடையத்தை அறிந்து புசிக்குமிடத்து என்றும் பொருள் உரைக்கப்படும்.

இனி, பத்தியினுள் மறவாதேத்த—விட்டு கீங் காத அங்பினுலே வழிபாடு பண்ணவே, அவனது சோபாத்தக்கை அணையுமென்றது—கர்த்தாவி னுடைய திருவடித்தாமரையைப் பொருந்துமென்று சொல்லிற்றே ! அது எந்த ஏதுவினுலே ? அவன் அங்கியமின்றி — அந்தக் கர்த்தா அங்கியமில்லாமல் அங்கியமாய், செய்வோர் செய் திப்பயன் விளைத்து சிற்றலான்—செய்தபேர் செய்திக்குத் தக்க பிரயோசனத்தைக் கொடுத்து நிற்கையினுலே சொன்னது.

இனி, ஏகமாய் நின்றே இனை அடிகள் ஒன்று உணர போகம் ஆய் தான் விளைந்த பொற்பினான்— கர்த்தாவுடனே அத்துவிதமாய் நின்மல சொப்பனத்தில் கண்ணும் ஆதித்தனும் போலவும், நின்மல துரியாதீதத்தில் உடலும் சூயிரும்போலவும், நின்மல துரியாதீதத்தில் ஆத்மாவும் ஆத்மஞானம் போலவும் இரண்டறக் கலங்கு ஒன்றுய் நின்று கர்த்தாவி னுடைய பாததாமரைகளை நினையுங்காலத்து அந்தமகாத்மாக்களுடையபிராரத்துவ

தேகபோகமெல்லாம் சிவபோகமாய் விளைந்த பொலிவி னாலே, ஏகமாய் உள்ளத்தின் கண் ஆனான் — ஒரு முதலாய் அந்த மகாத்மாக்களுக்குக் கண்மணிபோல் ஸ்ர்கிற கர்த்தா, உள்குவார் உள்ளத்தை உள்ளத்தால் காணுமே உற்று — அந்த மகாத்மாக்கள் சிவபோகம் ஒன்றையுமே இச்சித்து ஸ்ர்கும் கருத்தை அறிந்து அவர்களுக்குத் தம்மை இன்பமாகக் கொடுத்து அவர்களுடைய பிரார்த்துவ போகத்தைச் சிவபோகமாய் விளைவித்து அந்த மகாத்மாக்களுக்கு உயிராயுற்று ஸ்ன்று தானும் அந்தப் போகத்தையறிந்து ஏற்றுக்கொள்ளானே? ஏற்றுக் கொள்வன் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

இப்படி இப்பேரருள் பெற்று இம்மையே பரமுத்தியெய்திய சாத்திகரையன்றிப் பத்தியினுன் மறவாமல் ஸ்னைந்து சாதகம் செய்த மகாத்மாக்களும் அந்தியத்திற் சிவத்தில் அயிக்கமாவார்கள் என்பதற்கு, இரண்டாஞ் சூரணி உணர்த்துகிறார்.

இனிப் பத்தியினுன் மறவாதேத்த அவனது சிபாதத்தை அணையும் என்றது: அவன் அங்கியமின்றிச் செய்வோர் செய்திப்பயன் விளைத்து ஸ்ர்றலான். ஸ்ட்டெக்டின துணிவு பிறந்து சிவகந்தோன்றுத சாத்திகர்களையன்றி ஆசாரியர் அநுக்கிரகித்தபடி ஞானசாதகம் செய்யும் சாதகரும் பத்தியினுன் மறவாது ஏத்திப்பணிசெய்து மோட்சமே இச்சித்து ஸ்ர்றகையால் அவர்களுக்கும் செய்வோர் செய்திப்பயன் விளைத்து ஸ்ர்கும் கர்த்தா அறிந்து அங்கியத்துக்குள்ளே மோட்சத்தைக் கொடுப்பார் ஆதலி அல் அந்தப் பத்தியுடையவர்களும் சிவத்தில் அயிக்கமாவார்களென்று நாம் சொன்னது என்பதோருமை.

### உதாரண வெண்பா :

அருக்கனேர் சிற்பினு மல்லிருளே கானூர்க்  
கிருட்கண்ணே பாசத்தார்க் கீசன் — அருட்கண்ணூற்  
பாசத்தை நீக்கும் பகலவர்த்துங் தாமரைபோல்  
நேசத்திற் றன்னுணர்ந்தார் நேர்.

(இ-ன்) கானூர்க்கு — பிறவியங்தகருக்கு, அருக்கன் நேர் நிற்பினும் — ஆதித்தன் நேரே சின்றாலும், அல் இருளே — மிகுந்த பூத விருளே, சசன் — கர்த்தா, பாசத்தார்க்கு — பாச பெங்கிளாயிருக்கிற பேர்களுக்கு, இருட்கண்ணே — ஆணவமிடமாகவே மறைந்து நிற்பன், அருள் கண்ணால் பாசத்தை நீக்கும்—கிருபைக் கண்ணாலே ஆணவ மலத்தை நீக்குவன். அது எப்படிப்போலே பகல் அலர்த்தும் தாமரைபோல் — ஆதித்தன் அலர்த்துகிற தாமரயைப்போல, நேசத்தில் தன் உணர்ந்தார் நேர் — மிகுந்த அன்பினுலே தன்னை வழிபட்டவர்களிடத்திலே கர்த்தாநேரே இரண்டற்றிருப்பன் என்றவாறு.

இனி, அருக்கன் நேர் நிற்பினும் அல்லிருளே கானூர்க்கு — எங்கும் பிரகாசித்து நிற்கிற சூரியன் சங்கி தானத்திலே சின்றாலும் கண்ணில்லாத அந்தகர்க்கு இருட்டல்லாமற் சூரியன் தோன்றுது, இருட்கண்ணே பாசத்தார்க்கு சசன் — அதுபோல ஆணவமலம் நீங்காத பாச பெங்கிளாயுக்கெல்லாம் கர்த்தா தோன்றி நிற்பதில்லை, அருள் கண்ணால் பாசத்தை நீக்கும் பகல் அலர்த்தும் தாமரைபோல் — ஆனால் பாசபெங்கிளாயுக்குச் சிவஞாற் பிரயோசனம் இல்லையோ? என்னில், சூரியனுள்ளவன் கிரணத்தினாலே பரிசித்துத் தாமரை அரும்பைப் பருவப் படுத்தி அலர்த்துவது போலக் கிரமத்திலே பாசத்தை

நீக்கி இரட்சிப்பர், நேசத்தில் தன் உணர்ந்தார் னேர்— இவ்விடத்திலே சாதகர் சிவபத்தி மிகுந்து மறவாமல் நினைந்து பணிசெய்து நிற்கையால் கர்த்தாவும் சிக்கிரம் மத்தியான குரியன்போல் அவர்களுக்கு னேர்பட்டு மல வாதனைகளை நீக்கி இம்மையே மோட்சத்தைக் கொடுப்பர் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

இப்படி நிட்டை கூடின மகாத்மாக்கஞக்கெல்லாம் கர்த்தா ஒருவராய் விகாரமற நின்று சிவபோகமாகிய பேரின்பத்தை எப்படிக் கொடுப்பர்? என்னில், முத்தி யிலும் அளவுபடாமல் நின்று தனித்தனியே இன்பங்கொடுப்பர் என்று உணர்த்துகிறூர் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

மன்னு மிருளை மதிதுரந்த வாறன்பின்  
மன்னு மரனே மலங்குரந்து — தன்னில்  
வலித்திரும்பைக் காந்தம் வசஞ்செய்வான் செய்தல்  
சலிப்பில் விகாரியலன் ருன்.

(இ-ள்) மன்னும் இருளை மதி துரந்த ஆறு— நிலைபெற்ற புத இருளை ஆதித்தன் தானே வந்து நீக்கின முறைமை போல், அன்பின் மன்னும் அரனே மலம் துரந்து — அன்பிலே நிலைபெற்ற கர்த்தா தானே ஆணவ மலத்தை நீக்கி, தன்னில் — தனக்குள்ளே ஆன்மாவை வலித்துக்கொள்ளுவன். அதுஎன்போல எனின்? வலித்து இரும்பை காந்தம் வசம் செய்வான் செய்தல் — காந்த மானது இரும்பைத் தன்னுக்குள்ளே வலித்து வசஞ்செய்துகொள்ளுகிறது போலக் கர்த்தா ஆன்மாவைத் தன்னுள்ளே வலித்து வசஞ்செய்து கொள்ளுவன். ஆனால்

உம்முடைய கர்த்தாவுக்கு விகாரமுண்டு என்னில், சலிப்பு இல் விகாரி அலன்தான் — போக்குவரவற்று விகாரமும் இல்லாதவன் என்றவாறு.

இனி, மன்னும் இருளை மதிதுரங்த ஆறு — யடலம் தீர்க்க கண்களுக்கெல்லாம் இருளைவந்து அனுகாதபடி பிரகாசித்து அந்தந்தக் கண்கடோறும் தோன்றி ஏற்கிற குரியணிப்போல, மன்னும் அரனே மலம் துரங்து — நிட்டை கூடின மகாதமாக்களுக்கெல்லாம் இருள் வந்து அனுகாதபடி கர்த்தா ஒருவரே உயிர்க்குயிராய் நின்று மலத்தைத் துரங்து, தன்னின் வலித்து இரும்பை காந்தம் வசம் செய்வான் செய்தல் — பெரிய காந்தக்கல் மலையானது தூரக்கிடந்த இரும்புகளை வலித்து இழுத்துத் தன்னிற் சேர்க்க பின்பு திரும்பி அகற்றுமல் வைத்துக் கொண்டு எப்படி அசைவற்றிருக்கிறதோ? அப்படி, சலிப்பு இல் விகாரி அலன்தான் — கர்த்தாவும் பூரணமாய் அசைவற்று விகாரமற நின்று பக்குவமான உயிர்களையெல்லாம் திருவடியிலே நீங்காமல் சேர்த்து வைத்துக் கொண்டு போகங் கொடுப்பர் என்று அறிவாயாக என்ற வாறு.

இப்படிச் சிவத்தில் அயிக்கியமான ஆத்மாக்கள் கெட்டுக் கூடுமோ? கெடாமற் கூடுமோ? என்பதற்கு உத்தரம் உணர்த்துகிறூர் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

நசித்தோன்றி னுள்ள நசித்தலா லோன்று  
நசித்திலதே லோன்றுவ தில்லை — நசித்துமலம்  
அப்பணைந்த வுப்பி னுளமணைந்து சேடமாம்  
கப்பின்று மீசன் கழல்.

(இ-ள்) நசித்து ஒன்றின் — ஆன்மா நட்டமாய்ப் பொருந்துமேயானால், உள்ளம் நசித்தலால் — ஆன்மா நட்டமானபடியினுலே, ஒன்று — ஒன்றுய்ப் பொருந்தப் போகிறதில்லை, நசித்திலதேல் — ஆன்மா நட்டமாகா தென்று சொல்லுவையானால், ஒன்றுவதில்லை — கர்த்தா வினுடைய திருவடித்தாமரையைப் பொருந்தப்போகிற தில்லை, ஆனால் நட்டமானதென்ன? நசித்து மலம் — நட்டமானது ஆணவ மலம், அப்பு அணைந்த உப்பின் — அப்பையுணைந்த உப்பைப்போல, உளம் அணைந்து சேடம் ஆம் — ஆன்மாவானவன் கர்த்தாவினுடைய திருவடித் தாமரையைப் பொருந்தி அடிமையாம், கப்பு இன்றும் ஈசன் கழல் — கர்த்தாவினுடைய திருவடித் தாமரையானது இரண்டாயிராது என்றவாறு.

இனி, நசித்து ஒன்றின் உள்ளம் நசித்தலால் ஒன்று — ஆத்மா கெட்டுக் கூடுமேயானால் கெட்டுப் போனது ஒன்றுடனே கூட வேண்டுவதில்லை; ஆனால் கெடாமல் வேறுய் சிற்குமோ? என்னில், தான் ஒரு முதலாய்ச் செயல் கெடாமல் வேறுய் சின்றுலும் ஒன்றுய்க் கூடி சிற்கவேண்டுவதில்லை: பின்னை எப்படி என்னில், நசித்து மலம் — முன் ஆத்மாவைச் சிவத்துடனே கூட்டா மல் அங்கியமாக்கித் தானுக்கிக்கொண்டு சின்ற ஆணவ மல சத்தி கெட்டுத் தற்போத சிகழ்ச்சி தோன்றுமல் முன் மலத்துடனே கூடி மலமாய் மலத்துக்கல்லாமலும் ஒரு முதலாய்க் கிடங்கதுபோலமுத்தியிலும் சிவத்துடனே கூடிச் சிவமாய் சிவத்துக்கல்லாமலும் ஒரு முதலாயே சிற்கும்; இரு பொருள் ஒரு பொருள் யோல சிற்பது எப்படி? என்னில், அப்பு அணைந்த உப்பின் — ஒரு படி தண்ணீரிலே ஒரு படி உப்புக்கரைந்து கூடினால் இரு படியும் ஒரு படியாய் உப்பு ரசமும் தண்ணீரிற் கிடக்க

எப்படி இங்கே காணப்படுகிறதோ! அப்படிப்போல, உளம் அணைங்கு சேமம் ஆம் கப்பு இன்றும் சசன் கழல்-ஆத்மாவும் முத்தியிலே கர்த்தாவினுடைய திருவடித் தாமரையில் அணைங்கு வியாபகமாய்க் கலங்கு ஒன்றுய்ச் சிவாநுபவம் ஒன்றினுக்கும் உரித்தாயிருக்கும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு.

ஆத்மா முன் பெந்தத்திலும் பின்பு முத்தியிலும் புசித்து நிற்கும் என்பது எப்படி? என்னில், அதற்குத் திட்டாந்தமிட்டு உணர்த்துகிறார் என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

போன்வாண்முன் கோண்மூவிற் புக்கோடுங்கிப் போயகலத் தன்வாளே யெங்குமாந் தன்மைபோல் — முன்வாள் மலத்தின் மறைந்துள்ள மற்றுலகை யுண்ணேம் மலத்திரித்துச் செல்லும் வரத்து.

(இ-ள்) பொன் வாள் முன் கொண்மூவில் புக்கு ஒடுங்கி — முன்னே ஆதித்தப் பிரகாசமானது மேகத் திலே மறைபட்டு நின்று, போய் அகல — மேகமானது விட்டு நீங்கினவிடத்து, தன் வாளே எங்கும் ஆம் தன்மை போல் — ஆதித்தப் பிரகாசமானது எவ்விடத்திலேயும் நிறைந்து விரிந்த முறைமைபோல, முன் வாள்—முன்னே ஆத்மாவினுடைய அறிவானது, மலத்தின் மறைந்து — ஆணவ மலத்திலே மறைபட்டு, உள்ளம் — ஆத்மா வானவன், மற்று உலகை உண்ணேம் — மாயா போகங் களைப் புசிக்கும், மலத்து இரித்து செல்லும் வரத்து — மலம் நீங்கினவிடத்துக் கர்த்தாவினுடைய திருவடித் தாமரையைப் பொருந்துவன் என்றவாறு.

(இ-ள்) செம்மலர் கோன் தாள்—சிவங்ததாமரை மலர் போன்ற வலியதாளினை, சேரல் ஓட்டா—பொருந்த வொட்டாத, அ மலம் கழீஇ — அந்த ஆணவும் மாயை காமியம் என்னும் மூன்று மலங்களையும் நீக்கி, அன்ப ரொடு மரீஇ — சிவனடியார்களோடும் பொருந்தி, மால் அற — மயக்க விகற்பம்தீர, நேயம் மலிந்தவர் வேடமும்— நேயத்திலே ஆசை மிகுந்த வேடத்தாரையும், ஆலயம் தானும் — சிவலிங்கப்பெருமானையனரையும், அரன் என தொழுமே — கர்த்தா என்றே வழிபாடு பண்ணுவாயாக என்றவாறு.

— என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்கிறே? எனின் — இந்தச் சூத்திரம் என்னத்தைச் சொல்லத்தொடங்கிற்கிறே எனின், அசிந்திதனுய் ஸின்ற பதியை — மன வாக்குக் காயங்களுக்கெட்டாத கர்த்தாவை, சிந்திதனுய்க்கண்டு வழிபடுமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று — மன வாக்குக் காயங்களினுலே அறிந்து வழிபாடு பண்ணுகிற முறைமையைச் சொல்லத் தொடங்கிற்று.

ஈண்டு ஆணவும் மாயை காமியம் என்னும் மலங்களைக் களைக் என்றது—இவ்விடத்திலே ஆணவும் மாயை காமியம் என்னும் மூன்று மலங்களையும் விட்டு ஸிங்க வேண்டுமென்று சொல்லிற்றோ! அது எந்த ஏதுவினுலே? அவை தாம் ஞானத்தினை உணர்த்தாது அஞ்ஞானத்தை உணர்த்துமா தலான் — அந்த மும்மலங்களும் சிவஞானத்தை அறிவியாது அஞ்ஞானத்தையே அறிவிக்கும் ஆகையினுலே சொன்னது.

இனி, — என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்கிறே? எனின், அசிந்திதனுய் ஸின்ற பதியைச் சிந்திதனுய்க்கண்டு

வழிபடுமாறு உணர்த்துதல் துதவிற்று—முன் ஆத்மாவை மறைத்து மயக்கி நின்ற ஆணவமலம் அாதி சித்தியம் ஆனபடியின்னும், மி குந்த சதுரரியாமையையுடைய தாகையினும், ஆத்மாக்களீச் சிவவேடத்துடனே கூடாமல் மறைப்பதே அதற்குக் குணம் ஆதவினுமும், தேகாந்த மாகுமட்டும் திருவருளேதாரகமாய்ப்பிரியாமல் ஒடுங்கிப் பாசத்துக்கு இடங்கொடாமல் மிகுந்த பத்தியுடனே சிவ்னுக்கு அடிமைத்திறம் தப்பாமல் குரு விங்க சங்கமம் மூன்றிடத்தினும் வழிபாடு செய்து சிற்கவேண்டுமென்று இச்சுத்திரம் நாம் சொன்னது. அது எப்படி? என்னில், சிவந்த தாமரை மலர்போன்ற மேலான பரமசிவனுடைய பாதத்திலே ஆத்மாவைக் கூடாதபடி பாதிக்கும் மும் மலங்களையும் பற்றறக் கழுவி அந்தப்பாச பெந்திகளுடைய சங்கத்தையும் விட்டுச் சிவபத்தி மிகுந்த அன்பர் கஞ்டன் கூடிக் கலந்து மருவி மயக்க விகற்பமற்றுச் சிவபோக நேயமே அநுபவித்துக்கொண்டிருக்கிற சிவஞானிகளையும், பூதிசாதன வேடங்களையும், சிவாலயங்களையும் பரமேசுரனே எனக் கண்டு தொழுது வழிபடுவாயாக என்றவாறு.

### இதற்கு, முதற்குரளி வருமாறு :

என்டு ஆணவம் மாயை காமியம் என்னும் மலங்களைக் களைக் கொடுத்து, அவை தாம் ஞானத்தை உணர்த்தாது அஞ்ஞானத்தை உணர்த்தும் ஆகலான். நான் என்னும் அகங்காரமாய்த் தோன்றுகிற ஆணவ மலத்தையும், தேகமே, தானுய்த் தோன்றுகிற மாயா மலத்தையும், என்னதென்று தோன்றுகிற இன்ப துன்பமாகிய கன்ம மலத்தையும் திருவருளினுலே பற்றறக் களையவேண்டும். களையாவிடல், அவை தாம் இப்போது அநுபவமான

ஞானத்தையும் மறைத்து அஞ்ஞானத்தையே தோற்று விக்கும் ஆதலால் என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

புண்ணிய பாவம் பொருந்துமிக் காமியமும்  
மண்முதன் மாயைகான் மாயையும் — கண்ணிய  
அஞ்ஞானங் காட்டேவில் வாணவமு மிம்முன்றும்  
மெய்ஞ்ஞானிக் காகா விடு.

(இ-ள்) புண்ணிய பாவம் பொருந்தும் இ காமியமும் — புண்ணியமாயும் பரவமாயும் வருகிற கன்ம மலமும், மன் முதல் மாயை கான் மாயையும் — பிருதிவி முதல் நாதம் சருக முப்பக்தாறு தத்துவங்களாக வருகிற மாயா மலமும், கண்ணிய அஞ்ஞானம் காட்டும் இ ஆணவமும் — கருதிய அறியாமையைக் காட்டிவருகிற ஆணவ மலமும், இ மூன்றும் — இந்த மும்மலங்களும், மெய்ஞ்ஞானிக்கு ஆகா — சத்தியஞானிகளுக்கு ஆகா, விடு — விட்டுவிடு என்றவாறு.

இனி, சிவ பத்தர்களோடு இணங்குத என்றது — சிவனடியாரோடும் கூடியிருக்கவேண்டுமென்று சொல் விற்மே ! அது எந்த ஏதுவினாலே ? அல்லாதார் அஞ்ஞானத்தை உணர்த்துவராதலான் — சிவ பத்தர்களல்லாத பேர்கள் சிவஞானத்தை அறிவியார்கள், அஞ்ஞானத்தையே அறிவிப்பார்கள் ஆகையினாலே சொன்னது.

இனி, புண்ணிய பாவம் பொருந்தும் இ காமியமும் — புண்ணிய பாவத்தை என்னது என்று விரும்பிச் செய்யும் கன்ம மலத்தையும், மன் முதல் மாயை கான் மாயையும் — பிருதிவி முதலான மாயா காரியங் கூடிப்

பரினாமித்த சரீரத்தை நான் என்று மயங்கும் மயக்கத் தைக் கொடுக்கிற மாயா மலத்தையும், கண்ணிய அஞ்ஞானம் காட்டும் இ ஆணவழும் — ஆத்மாவை நான் என்று அகங்கரித்து நின்று சிவனை மறந்து சிற்கப் பண்ணும் அஞ்ஞானமாகிய ஆணவ மலத்தையும், இ மூன்றும் மெய்ஞ்ஞானிக்கு ஆகா விடு—ஆக இம் மூன்று மலத்தையும் மெய்ஞ்ஞானத்தைப்பெற்ற மகாத்மாக்கள் பொருந்தார்கள்; ஆனதினுலே, நீயும் அவை பொருந்தா மல் ஆகாதென்று விட்டுவிடுவாயாக என்றவாறு.

இங்ஙனம் சொன்ன மூம்மலவாதனையும் கூடாமல் சிற்பதற்கு உபாயம் சதா காலமும் இடைவிடாமல் சிவஞானத்தையே சிந்தனை பண்ணிக்கொண்டு சிவப் பித்து அதிகரித்திருக்கிற ஞானவான்களுடனே கூடிச் சிந்தனை பண்ண வேண்டுமென்று இரண்டாஞ்சுரளி உணர்த்துகிறார்.

இனிச் சிவ பத்தர்களோடு கூடி இணங்குக என்றது: அல்லாதார் ஞானத்தை உணர்த்தாது அஞ்ஞானத்தை உணர்த்துவர் ஆகலான். இங்ஙனம் சிவஞானி களுடனே கூடிப் பழகவேண்டும் என்றது எதுக்கு என்னில்? பாச பெங்கிளான அஞ்ஞானிகளுடனே கூடிப் பழகினுல் அவர்கள் உணர்த்தும் அஞ்ஞானப் பழக்கம் மிகுந்து பிரத்தியட்சமாய் அநுபவமான ஞானத்தையும் மறப்பித்துப் போடும் என்று அறிவாயாக என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

மறைப்பித்துத் தம்மை மலங்களின் வீழ்க்கும்  
சிறப்பில்லார் தந்திறத்துச் சேர்வை — அறப்பித்துப்

பத்த ரினத்தாய்ப் பரனுணர்வி னவணங்கும்  
மேய்த்தவரை மேவா வினை.

(இ-ள்) சிறப்பு இல்லார் தம் திறத்து சேர்வை—  
சிறப்பில்லாத பெத்த கூட்டத்தாருடைய இணக்கம்,  
மறைப்பித்து — தற் சொருபத்தை மறைப்பித்து, தம்மை  
மலங்களின் வீழ்க்கும் — தம்மை மும்மலங்களிலேயும்  
அழுத்தும், அற — அந்தப் பெத்த கூட்டத்தார் இணக்கம் நீங்க,  
பித்துப் பத்தர் இனத்தாய் — சிவனடியாரிடத்  
திலே மிகுந்த ஆசையாய், பரன் உணர்வினுல் உணரும்  
மெய்தவரை-கர்த்தாவினுடைய திருவருளினுலே அறிந்து  
வருகிற சத்திய தவத்தோரை, மேவா வினை — மும்மலங்களும் வங்கு  
வங்கு பொருந்தா என்றவாறு.

இனிப் பத்தரது திருவேடத்தையும், சிவனடியா  
ரையும், சிவாலயத்தையும், சிவலிங்கப்பெருமானுயன்றை  
யும், பரமேசரன் எனக் கண்டு — கர்த்தா எனக் கண்டு,  
வழிபடுக என்றது — வழிபாடு பண்ணவேண்டுமென்று  
சொல்லிற்றே! அது எந்த ஏதுவினுலே? அவன் மற்று  
இவ்விடங்களில் பிரகாசமாய் நின்றே — அந்தக் கர்த்தா  
சங்கமத்தினிடத்திலும் பிரகாசமாய் நின்று, அல்லது  
இடத்து அப்பிரகாசமாய் நிற்றலான் — அல்லது விடங்களில் அப்பிரகாசமாய் நிற்கையினுலே சொன்னது.

இனி, மறப்பித்துத் தம்மை மலங்களில் வீழ்க்கும்  
சிறப்பில்லார் தம் திறத்துச் சேர்வை — இப்போது அநு  
பவமான சிவஞானத்தையும் மறப்பித்துப் பழையப்தி  
மும்மல வாதனைகளிலே அமிழ்த்திவிடும் சிவபத்தியில்  
லாத அஞ்ஞான பாச பெங்கிளங்குடைய பழக்கம் என்று  
உணர்ச்சு அவர்களை மும்மல ரூபம் என்றே அறிந்து

விட்டு நீங்கி, அறப்பித்துப் பத்தர் இனத்தாய் — அந்தப் பழக்கமற்றச் சிவப்பித்துக்கொண்டு உலகத்தை மறந்திருக் கிற சிவஞானிகளுடனே கூடி பரன் உணர்வினால் உணரும், மெய் தவறை மேவா விளை — மேவானா சிவஞானத் தையே சிந்தித்து உணர்ந்து குரு லிங்க சங்கமத்தையே சிவமாகக் கண்டு வழிபடும் மெய்த்தவத்தை உடையவர் களைப் பிறவித்துன்ப வீணா களானவை கூடா என்று அறிவார்யாக என்றவாறு.

இப்படிப்பிரமாதிகளுக்கும் கிடையாத சிவஞானச் செல்வம் கிடைத்ததே என்னும் கெற்றிதத்தினால் அடிமைத்திறம் வழுவாமல் சிவனடியார் திருவேடச் சிறப்பையும், சிவாலயங்களையும் மிகுந்த ஆசையுடனே வணங்கி வழிபடுவதே முத்திக்குப் பலம் என்ற மூன்று ஞானி உணர்த்துகிறார்.

இனிப்பத்தாது திருவேடத்தையும் சிவாலயத்தையும் பரமேசரன் எனக் கண்டு வழிபடுக என்றது. அவன் இவ்விடங்களிற் பிரகாசித்து விண்றே அல்லாதவிடத்து அப்பிரகாசமாய் ஸ்ரீரஹலான் — சிவபோக முதிர்ச்சி மேன் மேலும் வளரவேண்டுமென்று உணர்ந்தபேர்கள் பத்தரது பூதி சாதனத் திருவேடச் சிறப்பையும் சிவலிங்கப் பெருமான் எழுங்கருளியிருக்கிற சிவாலயங்களையும் பரமேசரன் எனக் கண்டு பரவசத்துடனே புணிந்து வழிபட வேண்டுமென்று சொன்னது. கர்த்தா இவ்விடங்களில் பிரத்தியட்ச அனுபோகமாய்ப் பிரகாசித்து விண்று அல்லாத இடங்களில் அப்பிரகாசமாய் ஸ்ரீரஹலினால் என்று அறிவார்யாக என்பது ஒர் உரை.

திருவேடச்சிறப்பு உணர்த்துகிறார்.

### உதாரண வெண்பா :

தன்னுணர வேண்டித் தனதுருவைத் தான்கொடுத்துத் தன்னுணரத் தன்னு ஸிருத்தலால் — தன்னுணரும் நேசத்தர் தம்பா னிகழுந் ததிநெய்போற் பாசத்தார்க்கு கிண்றும் பதி.

(இ-ள்) தன் உணர வேண்டி — தன்னை அறிய வேண்டி, தனது உருவை தான் கொடுத்து — தனது திருமேனியாகிய விழுதி பஞ்சாக்கர முதலாகிய திருவேடத் தையுங் கொடுத்து, தன் உணர—தன்னை அறிய, தன் உன் இருத்தலால் — தனக்குள்ளே இருக்கையினுலே, தன் உணரும் நேசத்தர் தம்பால்—தன்னை அறிகிற மிகுந்த ஆசையையுடையவர்களிடத்திலே, சிகழும் — வெளிப் படுவன், அது எப்படிப்போல ? ததி நெய்போல் — தயிருக்குள்ளே நெய் வெளிப்பட்டதுபோல், பாசத் தார்க்கு இன்றும் பதி — பாச பெங்கிளாயிருக்கிற பேர்களுக்குக் கர்த்தா இல்லை என்றவாறு.

இனித், தன் உணர வேண்டி தனது உருவை தான் கொடுத்து — மனுதீத கோசரமாய் சிற்கிற கர்த்தா தன்னை யாவரும் கண்டு தெரிசிக்கும்படிக்குத் தம்முடைய திருவருள் வடிவான பூதி சாதன ருத்திராட்ச சடாதாரம் முதலான திருவேடச்சிறப்பைத் தமக்கு மகிழ்ச்சியான பக்குவாத்மாக்களுக்குக் கொடுத்து அவர்கள் திருமேனி கையும் அருள் வடிவாக்கி, தன் உணர தன்னுள் இருத்தலால் — அவர்கள் தன்னைச் சதாகாலமும் உணர அவர்கள் அறிவே தானுக இருந்து பிரகாசித்து வெளிப்பட்டு மற்ற ஆத்மாக்களுடைய மலங்களைப் போக்கி இரட்சித்திருத்தலால், தன் உணரும் நேசத்தார் தம்பால் சிகழும் ததிநெய்போல் — ஆனதினுலே திருவேடச் சிறப்புக்களையுடைய

சிவநடியார்களைச் சிவமாகவே கண்டு தம்மால் ஏன்ற பணிவிடை செய்து வழிபடுகிறவர்களுக்குப் பாகப்பட்ட தயிரினிடத்திலே தோன்றும் நெய்போலப் பிரகாசித்துத் தோன்றித் தெரிசனை கொடுத்து ஸிற்பர், பாசத்தார்க்கு இன்றும் பதி — அப்படிச் சிவமாய்க் காணுத பாச பெங்கி களிடத்திலே யெல்லாம் தோன்றுமற் காட்டா ஒளித்து ஸிற்பர் என்று அறிவாயாக என்றவாறு என்பது ஓர் உரை:

இனிச், சிவாலயங்களின் மிகுந்தபத்தியாய்ப் பணி செய்து வணங்குவார்க்கும் காட்டா எளிதாய்ப் பிரகாசித் துக்காட்சி கொடுத்து இரட்சிப்பர் என்று சொன்ன தற்கு,

### உதாரண வெண்பா :

கண்டதோரு மந்திரத்தாற் காட்டத்தி ணங்கிவே  
ருண்டல்போ னின்றங் துளதாமால் — கண்டவுருத்  
தானதுவா யன்றுனுன் தானதுவாய்த் தோன்றுனே  
தானதுவாய்க் காணுங் தவர்க்கு.

(இ-ன்) கண்டது ஒரு — காணப்பட்டதொரு சிவலிங்கப்பெருமானுயனுரிடத்திலே, மந்திரத்தால் — பஞ்சாக்கரத்தினுலே அர்ச்சித்து வழிபாடு பண்ணவே, காட்டத்தின் அங்கி வேறு உண்டல் போல் — காட்டத் தைக் கடைக்குடிடத்து அந்தக் காட்டத்தினிடத்திலே அக்கினி காட்டத்துக்கு வேறும் வெளிப்பட்டதுபோல், நின்று அங்கு உளதாமால் — அவ்விடத்திலே நின்று காட்டத்தா வெளிப்படுவன், கண்ட ஒரு தான் அதுவாய் அன்று ஆனுன் — காணப்பட்ட உருக்கள் எல்லாம் தானு மாய் அல்லவுமாய் இருக்கிற காட்டதா, தான் அது ஆய்

தோன்றுனே — தான் அந்தச் சைதன்னீய மூர்த்தியாய்த் தானே தோன்றுனே, தான் அது ஆய் காணும் தவர்க்கு— சிவலிங்கப்பெருமாணுயனுரே பெருமாள் என்று அர்ச் சித்து வழிபாடு பண்ணுகிற தபோதனநுக்குத் தோன்றுனே கார்த்தா என்றவாறு.

இனி, இவ்விடங்களில் வழிபடுக என்றது — சங்கமத்தினிடத்திலும் சிவலிங்கப்பெருமாளிடத்திலும் வழிபாடு பண்ணவேண்டுமென்று சொல்லிற்றே ! அது எந்த ஏதுவினுலே ? நரம்பு நாடி முதலானவற்றைத்தான் அதுவாய் வரும் புருடன் — நரம்பு நாடி முதலாகிய சரீரத்தைத்தான் அதுவாய் வருகிற ஆன்மா, அவை ஆகாவாறு — அந்தச் சரீரமாகாத முறையைபோல, அப்புருடு மூம் ஆகலான் — ஆன்மாவும் கார்த்தா ஆகான், ஆதல் — ஆகையினுலே சௌரன்னது என்பது ஒர் உரை.

இனி, கண்டது ஒரு மந்திரத்தான் காட்டத்தில் அங்கி வேறு உண்டல்போல் நின்று அங்கு உளது ஆம் ஆல் — காணப்படா நின்ற சிவாலயங்களில் எழுந்தருளி யிருந்து மௌனமாய்ப் பூசாபிடேகம் திருவிழாச்சிறப்பு முதலான தும் கொண்டருளிச் சகல உயிர்களுக்கும் வரங் கொடுத்து இரட்சித்தருளுகிற சிவலிங்கப்பெருமாளிடத் திலேயும் ஆசாரியர் எழுந்தருளப்பண்ணிக்கொடுத்த சிவலிங்கத்தினிடத்திலேயும் புத்திபண்ணி மிகுந்த அன்பினால் அர்ச்சித்து வழிபட்டுக் காண்திற பேர்களுக்கும் காட்டத்தில் தோன்றுமல் நின்ற அக்கிணி விரும்பிக் காணவேண்டும் என்கிற பேர்களுக்கு அவர்கள் முயற்சி பண்ணின வழியே அந்தக் காட்டத்திலிருந்து வெளிப் பட்டு அந்தக் காட்ட முழுதும் தன் வடிவாய்க்கொண்டு பிரகாசித்துத் தோன்றுவதுபோல, கண்ட உருதான் அது

ஆய் அன்று ஆனான் — காணப்பட்ட உலகமெல்லாம் தானுகவும் தான் அல்லவாகவுமாய் இருக்கிற கர்த்தா, தான் அதுஆய் தோன்றுகேனு தான் அது ஆய் கானும் தவர்க்கு — அந்தச் சிவலிங்க வடிவே தானுகப்பிரகாசித் துத் தோன்றுகேனு? தோன்றுவன்; தன்னீச் சிவமாகக் கண்ட தபோதனர்க்குச் சிவாஸய முழுதும் சிவமாகவே தோன்றும் என்று அறிவாயாக என்றவாறு. கர்த்தா சகல ஆத்மாக்களிடத்திலும் சகலப் பிரபஞ்சத்தினிடத் திலும் பரிபூரணமாய் என்றாக்கடோறும் எண்ணெய் கலந்து நிற்பதுபோல அத்துவி தமா யே நிற்பர். முத்திபெற்ற ஆத்மாக்கள் மற்ற ஆத்மாக்களிடத்திலும் பாசவர்க்கங்களிலும் கலவாமற் கர்த்தாவி னுடைய திருவடித்தாமரையிற் கலந்து பூரணமாய்த் தனித்தனியே முத்திபெற்ற ஆத்மாக்கள் சிவாநுபவம் ஒன்றிலுக்குமே உரித்தாய் நிற்கும். ஆனதினால், அத்துவிதன் என்கிற பேர் கர்த்தாவுக்கேயாம்: அத்துவிதி என்கிற பேர் ஆத்மாக்களுக்கே. ஆகையால், பெத்தம் முத்தி இரண்டிடத்தும் ஆத்மாக்கள் கர்த்தாவுக்கு அடிமையே என்றறிந்து வழிபடவேண்டுமென்று உணர்த்துகிறார்.

இதற்கு, நாலாஞ்சு சூரணி வருமாறு :

இனி இவ்விடங்களில் வழிபடுக என்றது: நரம்பு நாடி முதலானவற்றைத் தான் அதுவாய் வரும் புருடன் அவை ஆகாவாறு அப்புருடனுமாகலரன் — முன் நரம்பு நாடி முதலான எழுவகைத் தாதுவினால் அமைந்த தேகமே தானுயிருந்த ஆத்மா இப்போது அதற்கு வேறுயுத் தோன்றி நிற்கிக்கண்ட முறைமையால் கர்த்தாவி னுடைய திருவடித்தாமரையிலே கலந்து நின்றாலும் ஆத்மா வேறுய் நின்று அநுபவப்படும் என்பதை அறிந்து மிகுந்த

அன்புடனே வழிபடவேண்டும் என்று நாம் சொன்னது என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

அதுவிது வேன்ற ததுவல்லான் கண்டார்க்  
கதுவிது வேன்றதையு மல்லான் — பொதுவதனில்  
அத்துவித மாத லகண்டமுந் தைவமே  
அத்துவிதி யன்பிற் ரேழு.

(இ-ன்) அது இது என்றது அது அல்லான் — அது இது என்று சுட்டியறிகிற சரீரம் ஆன்மாவல்ல, கண்டார்க்கு — தற்றெரிசனப்பட்ட பேர்களுக்கு, அது இது என்றதையும் அல்லான் — அது இது என்று சுட்டியறிகிற ஆன்மாவும் கர்த்தா அல்ல, பொது அதனில் அத்துவிதம் — பொதுவாக இரண்டற்றிருக்குப், ஆதல்—ஆகையினுலே, அகண்டமும் தைவமே — சர்வமும் அடிமையே, அத்துவிதி — இரண்டற்றிருக்கிறவனே, அன்பில் தொழு—அன்பினுலே வழிபாடு பண்ணுவாயாக என்றவாறு.

இனி, அது இது என்றது அது அல்லான் கண்டார்க்கு — தத்துவருபமாகிய சடவடிவை இப்போது அது இது என்று சுட்டியறிந்ததற்கு வேறென்று தன்னை அறிக்க ஆக்மாவுக்கு, அது இது என்றதையும் அல்லான்—தத்துவங்கள்போல அது இது என்று சுட்டி அறியப்படா மல் கிண்ற கர்த்தாவானவர், பொது அதனில் அத்துவிதம் ஆதல் — பொதுவாய்ச் சகல ஆத்மாக்களிடத்திலும் சகல பிரபஞ்சத்தினிடத்திலும் அத்துவிதமாய் இரண்டறக்கலந்து கிற்பர் ஆதலினுலே, அகண்டமும் தைவமே —

என்றும் கண்டிக்கப்படாமல் கர்த்தாவினுடைய திருவடித் தாமரையில் கூடி நிற்கிற சகல மகாத்மாக்களும் கர்த்தா வகுக்கு அடிமையே என்று அறிந்து, அத்துவிதி அன்பில் தொழு—கர்த்தாவினுடைய பாதத்தின் மட்டும் கலந்து நிற்கிற நீ அத்துவிதி; ஆகையால், அன்பினுடனே தொழுது பணிவிடை செய்துகொண்டு நிற்கக் கடவாய் என்றவாறு. ஆனால், தொழில் ஞானத்துக்கு விரோதமல்லன்னா? என்னில், பிரபஞ்சத்தொழிலே ஞானத்துக்கு விரோதமல்லாமல் சிவ பணிவிடை விரோதமல்ல என்று உணர்த்துகிறார் என்பது ஒர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

வினையா லசத்து வினைதலால் ஞானம்  
வினைதீரி னன்றி வினையா — வினைதீர  
ஞானத்தை நாடித் தோழவே யதுங்கமும்  
ஆனத்தா வண்பிற் ரேழு.

(இ-ன்) வினையால் அசத்து வினைதலால் — கன்மத்தினுலே அசத்தாகிய பாசம் உண்டாகயினுலே, ஞானம் வினை தீரின் அன்றி வினையா — சிவஞானமோ கன்மம் தீர்ந்தால்லது உண்டாகாது, வினை தீர — அந்தக் கன்மம் நீங்கும்படிக்கு, ஞான த்தை நாடி தோழவே—சிவஞானத்தை வீசாரித்து வழிபாடு பண்ணவே, அது நிகழும் — அந்தச் சிவஞானம் விளங்கும், ஆனத்தால் — ஆகையினுலே, அன்பில் தொழு — அன்பினுலே வழிபாடு பண்ணுவாயாக என்றவாறு.

இனி, வினையால் அசத்து வினைதலால் ஞானம் வினைதீரின் அன்றி வினையா — பெத்தாத்மாக்கள் அல்லா

மல் தோகாதிப் பிரபஞ்சத் தொழிலை ஞானவான்கள் செய்ய வீரும்பினுல் அசத்தாகிய அஞ்ஞானம் விளையும் அல்லது ஞானம் விளையாது. பிரபஞ்சத் தொழிலை மறந்த வர்களிடத்திலே விளையும் என்று அறிந்து விளைதீர் ஞானத்தை நாடித் தொழுவே அது சிகழும். அந்தத் தொழின் முயற்சிகளை விட்டு மன வாக்குக்காயம் மூன்றும் சிவஞானத்தொழின் முயற்சிகளை விரும்பிச் செய்யவே அந்த ஞானம் சிவபோகமாகிய ஞேயத்தை மேன்மேறும் விளைக்கும், ஆனத்தால் அன்பில் தொழு - ஆனதினுலே சிவஞானத்தை மூன்றிட்டுக்கொண்டு அன்பு பெருகக் கர்த்தாவைத்தொழுது மிற்பாயாக என்றவாறு.

இங்ஙனம் சொன்னவிடத்தில் பணிசெய்து சிற்ப தேயன்றி ஆசாரியர் பணிவிடை செய்யவேண்டாவோ? என்னில், அவ்விரண்டிடத்திற் செய்யும் பணிவிடையும் அவர் ஏவலே ஆகையால் ஆசாரியரை வழிபடுவது மிகுந்த பலன் என்று உணர்த்துகிறோர் என்பது ஒர் உரை.

### தூரண வெண்பா :

தன்னை யறிவித்துத் தான்றுஞச் செய்தானைப் பின்னை மறத்தல் பிழையலது — முன்னவனே தானேதா ஞச்செய்துந் தைவமென்றுந் தைவமே மானே தோழுகை வலி.

(இ-ல்) தன்னை அறிவித்து — தற்சொருபத்தை யறிவித்து, தான் தானு செய்தானை — தன்னைத் தானு கச்செய்த கர்த்தாஷ்வ, பின்னை மறத்தல் பிழை அலது— பின்னை வழிபாடு பண்ணேன் என்கிறது பிழையல்ல,

பிழைக்குப் பிராயச்சித்தமுண்டு; இதற்குப் பிராயச்சித்த மில்லை, முன்னவனே — முன்னவனுகிய கர்த்தாத்தானே, தானே தானு செய்தும் — தன்னிப்போலே உன்னிச் சிவமாகச் செய்தாலும், தைவம் என்றும் தைவமே — அடிமை என்றும் அடிமையே, மானே — பெண்ணே! தொழுகை வளி — வழிபாடு பண்ணுகிறதே உனக்கு உறுதி என்றவாறு.

இனி, தன்னை அறிவித்துத் தான் தானு செய்தானை — வாக்கு மனுதீத கோசரமாகிய கர்த்தா கருணை மிகுதியினுலே திருவருக்கொண்டு எழுந்தருளி வந்து தம் முடைய பெருமையையும் ஆத்மாவினுடைய இழிவையும் அறிவிற்பட அறிவித்து தீட்சாக்கிரமத்தினுலே தன்னிச் சிவமாக்கிப் பிரமாதிக்கஞ்சுக்குக் கிட்டாத பேரின்ப மோட்சங்கொடுத்த உபகாரத்தை, பின்னை மறத்தல் பிழை அலது — பின்பு சுற்றே மறந்து மாறுபாடாக எண்ணிக் கர்வம் பண்ணினாலும் அது பிராயச்சித்தம் பண்ணித் தீர்த்துக்கொள்ளுகிற பிழையாயிராது. முன் சொன்ன இரண்டிடக்கினுலையும் தீர்த்துக்கொள்ளவும் படாது. அந்தஞானசாரியரே இரங்கிக்கருணைவைத்தாலே திரும். ஆனதினுலே, முன்னவனே தானே தானுச்செய்தும். தைவம் என்றும் தைவமே — முன்னவனுகிய கர்த்தா தானே தன்னிச் சிவமாகச் செய்தாலும் தன்னை அந்தஞானசாரியருக்குச் சமானமாக எண்ணி இகழ்ந்தார் களானால் அப்பழையபடி பெத்தனுப்ப பிறந்து இறந்து போவதற்குச் சந்தேகமில்லை. ஆனதினுலே, ஆன்மா என்றும் கர்த்தாவாகிய ஞானசாரியருக்கு அடிமை என்று அறிந்து, மானே தொழுகை வளி — கற்புடையளாகிப் பர்த்தாவினுடைய ஏவல் கடவாமல் தொழுது ஸிற்பது போல ஆன்மாவாகிய பெண்ணே! நீயும் ஞானசாரியர்

திருவுளம் மகிழ்ச்சியறப் பணிசெய்து தொழுது களித்து நிற்பதே உனக்கு மிகுந்த பலன் என்பதறிவாயாக என்ற வாறு.

இந்தச் சிவஞானபோத உபதேச சாத்திரம் மூன்று மலத்தைப்பற்றி நின்ற சகலருக்கென்றே உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண வெண்பா :

சிவமென்னு மந்ததா சீந்தைநேர் நோக்கப் பயமின்றாங் கண்வா சகத்தீற் — சிவமுண்டாம் ஒன்று மிரண்டு மலத்தார்க்கிங் தோண்துருவால் இன்றிந்றால் மும்மை மலர்க்கு.

(இ-ஒன்) சிவம் என்னும் அந்த தர — சிவமென்று சொல்லப்பட்ட அதி தீவிரதரமானவனே ! ஒன்று மலத்தார்க்கு சிங்னத நேர் நோக்க பவம் இன்றாம் சிவம் உண்டாம்—ஒரு மலத்தையுடைய விஞ்ஞானகலருக்குத் தனது திருவுள்ளத்தினுலே செவ்விதாகப் பார்க்க மலம் தீர்ந்து சிவம் உண்டாம், இரண்டு மலத்தார்க்கு கண் வாசகத் தில் பவம் இன்றாம் சிவம் உண்டாம்—இரண்டு மலத்தை யுடைய பிரளையாகலருக்கு மானும் மழுவும் சதுரப்புயழு மாக வந்து அவர்களைக் கண்ணுலே பார்த்து வாக்கால் உபதேசம் பண்ண மலம் தீர்ந்து சிவம் உண்டாம், இங்கு ஒண் குருவால் இன்று இ நூல் மும்மை மலர்க்கு பவம் இன்றாம் சிவம் உண்டாம் — மூன்று மலத்தையுடைய சகலருக்கு இவ்விடத்திலே நல்ல குருவினுலே உபதேசம் செய்யப்பட்ட இந்த நூலின் வழிபே உபதேசம் பண்ண மலம் தீர்ந்து சிவம் உண்டாம் என்றவாறு.

இனி, சிவம் என்னும் அந்ததர — இப்போது உணர்த்தின அனுக்கிரகப்படிக்கு ஜூயம் திரிவு விகற்ப மறத் தெளிந்து சிட்டைகூடிச் சிவமாய் விற்கிற அதீதீவிர சத்திப்பாதத்தையடைய குரு புத்திரனே, சிந்தைநேர் நோக்க பவம் இன்றும் — விஞ்ஞானகலரில் பக்குவாத மாக்களுக்கு அறிவுக்கறிவாய் நின்று உணர்த்த மோட்ச முண்டாம், கண் வாசகத்தில் சிவம் உண்டாம்—பிரளயா கலரில் பக்குவாதமாக்களுக்கு மானும் மழுவும் திரிகேத் திரமும் சதுரப்புயழும் காளகண்டமும் உடைய திருமேனி கொண்டு எழுந்தருளி முன் நின்று நோக்கி உபதேசித்து உணர்த்த மோட்சமுண்டாம், ஒன்றும் இரண்டு மலத் தார்க்கு — ஆணவ மலம் ஒன்றையுமுடைய விஞ்ஞான கலர்க்கு ஆணவழும் கன்மழும் ஆகிய இரண்டு மலத்தை உடைய பிரளயாகலருக்கு இங்ஙனம் சொன்னபடி மலம் தீர்ந்து மோட்சம் பெறுவதல்லது சாத்திரம் தீவையில்லை. இங்கு ஒன்று குருவால் இன்று இ நூல் மும்மை மலர்க்கு — இந்த பூமியிலுள்ள மும்மலமுடைய சகலாத்மாக்களில் பக்குவர்க்கு அவர்களைப்போலக் காத்தா மாணிடச்சட்டை சாத்திக்கொண்டு எழுந்தருளித் தீட்சாக்கிரமங்களினுலே மும்மலங்களையும் போக்கி மோட்சத்தைக் கொடுத்துத் திரிபதார்த்த விசாரம் புலப்பட அறிவுதற்கு இந்தச் சிவஞான போதம் என்னும் சாத்திர சிந்தனையும் கட்டளை யிடுவர். ஆதலினுலே நீயும் முன்னால் வழிநூல் சார்புநூல் முதலாகிய மெய்கண்ட சாத்திரத்தையே கேட்டபடிக்குச் சிந்தித்துக்கொண்டு மோட்சமடையக்கடவது.

இந்தக் சிவஞானபோதமென்னும் மேலான உண் மைக்கு ஞான சாத்திரம் பூமியிலுள்ள ஆத்மாக்களை இரட்சிக்கவந்த வழி உணர்த்துகிறார் என்பது ஓர் உரை.

### உதாரண : வெண்பா :

எந்தை சனற்குமர னேத்தித் தோழவியல்பாய் நந்தி யுரைத்தருளும் ஞானஞால் — சிங்தைசெய்து தானுரைத்தான் மெய்கண்டான் தாரணியோர் தாழுணர ஏதுதிருட் டாந்தத்தா லின்று.

(இ-ன) எந்தை சனற்குமரன் ஏத்தி தொழ— எம்முடைய சுவாமியாகிய சனற்குமாரபகவான் தேர்த் திரம் பண்ணி வழிபட, இயல்பாய் நந்தி உரைத்தருளும் ஞான நூல் — நன்மையாக நந்திகேசர தம்பிரானார் அருளிச்செய்த ஞான நூலாகிய சிவஞானபோதக் கிரங் தத்தை, சிங்தை செய்து தான் உரைத்தான் — மெய்கண் டான் சிங்தையிலே விசாரித்துச் சிவஞானபோதம் என்ற பேரிட்டுத் தமிழ் நூலாகச் செய்தான் மெய்கண்டதேவன் என்னும் திருநாமத்தையுடையோன், தாரணியோர் தாம் உணர — பூதலத்திலே உள்ள ஆன்மாக்கள் அறிய, ஏது திருட்டாந்தத்தால் இன்று — ஏறுக்களாலும் திருட்டாந்தத்தாலும் இப்பொழுது என்றவாறு.

இனி, எந்தை சனற்குமரன் ஏத்தி தொழ இயல்பா நந்தி உரைத்தருளும் ஞான நூல் சிங்தை செய்து தான் உரைத்தான் மெய்கண்டான் — கயிலாசத்திலே எந்தையாகிய சனற்குமாரபகவான் துதித்து வணங்கிக் கேட்க இயல்பாகிய கிருபையினுலே நந்திகேசரசுவாமி அனுக் கிரகம் பண்ணின சிவஞானபோதம் என்னும் சாத்திர கிரங்தத்தை அவர் அருள்பெற்ற சத்தியஞரன் தெரிசினி கள் உணர்ந்து பரஞ்சோதி மாழுணிகளுக்கு உணர்த்த அவர் அருள்பெற்ற மெய்கண்டசுவாமிகள் கேட்டுணர்ந்து

அந்த வட்டமொழியைத் தமிழ் நூலாகச் செய்து, தாரணி யோர் தாம் உனர் ஏது திருட்டாங்கத்தால் இன்று — பூமியிலுள்ள பக்குவாத்மாக்கள் அறியும்படிக்கு ஏதுவினாலும் திருட்டாங்கத்தினாலும் அர்த்தந்தெரிய விளக்கி அருக்கிரகம் பண்ணினாலும் என்று அறிவாயாக என்ற வாறு.

. இந்தச் சம்பிரதாயவுரை திருவாவடுதுறை ஞானதேசிகர் அனுக்கிரகம் பெற்றபேருக்கே யன்றி மற்றப் பேருக்கு மோட்சம் கொட்டாது. இதற்கு வசனம் :—

“ உள்ளத்தாலுள்ளவுந் தீதே பிறர்போருளோக்  
கள்ளத்தாற் கொள்வே மெனல் ”

என்ற குறளின் அர்த்தத்தை விசாரித்தறிந்து மோட்சதாகிகளைல்லாம் திருவாவடுதுறை ஞானதேசிகர்க்கு அடிமைப்பட்டுக் கேட்டறிந்து சிந்திக்கவேண்டியது. நமசிவாயதேசிகன் துகீன. மேய்கண்டசவாமியர் சீர்பாதகமலங்களே துகீன. சவாமிநாதசவாமியர் திருவடிக்கமலம் வாழ்க. அம்பலவாணன் திருவடி வாழ்க.

பண்ணிரண்டாண் குத்திரம் பழையவுரை முற்றிற்று.

சிவஞானபோதம் பழைய வுரை என்னும்

சம்பிரதாய உரை முற்றிற்று.

திருச்சிற்றம்பலம்.

வாழ்த்து.

“கயிலாய பரம்பரையிற் சிவஞான போதனெறி  
காட்டும் வெண்ணே  
பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர்  
மெய்ஞ்ஞான பாரு வாகிக்  
குயிலாரும் பொழிந்றிருவாவடுதுறைவாழ்க்குருநமச்சி  
வாய தேவன்  
சயிலாதி மரபுடையோன் ஹிருமரபு நீரேழி  
தழைக மாதோ.”

பூர்ணி மாதவச் சிவஞான யோகிகள்

பூர்ணி வெங்கடேஸ்வர் பிரஸ், கும்பகோணம்.